
1 
 

 

 

Introdução da dissertação de Mestrado de Susana Menezes 

A memória do trabalho e os trabalhos da memória: O caso do Museu da 

Indústria de Chapelaria. Universidade Lusófona 

 

A cicatriz que carrego comigo desde os meus 3 anos, a que fiz no pé esquerdo 

com o fundo de uma garrafa verde, é parte do meu património. Porque sendo 

cicatriz hoje, é reflexo da passagem do tempo (um dia foi uma ferida aberta no 

meu pé). Porque revejo nela um momento específico da minha história de vida.  

Porque a esse tempo me individualiza, na sua forma, no facto de estar alojada 

no meu pé esquerdo e não em todos os pés esquerdos de todos os homens e 

mulheres e crianças do mundo. Porque transporta consigo uma recordação 

(diria quase a única que tenho desse período da minha vida, ainda que possa até 

ser uma memória ‘emprestada’ pelos meus pais, e por conseguinte não ser 

efectivamente uma memória real do dia em que cortei o meu pé).  

A minha cicatriz é ainda parte do meu património porque com ela estabeleço 

uma relação afectiva única que se torna também, e a esse tempo, a prova de 

que existi como pessoa aos três anos de idade, ainda que não me lembre desta 

minha condição de existência.  

A esse tempo estabeleço com ela também uma relação de estranheza. Uma 

estranheza espacio-temporal. De um espaço que não consigo reconhecer (não 

cresci nesse espaço e mesmo que tivesse crescido o tempo encarregar-se-ia de 

o transformar) e de um tempo que não recordo.  

A não ser (julgo) através das imagens que criei mentalmente desse espaço e 

desse momento e que resultam, insisto, no facto de essa história me ter sido, 

exaustivamente, contada ao longo dos anos, com uma descrição profunda de 

todos os factos que aqueles que me assistiram consideraram fundamentais e 

foram capazes de memorizar.  

Nesse sentido, a minha, é uma memória reconstruída, ou ‘emprestada’, partir 

da memória que outros construíram. Diria então, uma memória de segunda-

mão. E, se tal facto (talvez pela gravidade que na época teve) não tivesse sido 



2 
 

zelosamente guardado na memória daqueles, então a minha memória 

provavelmente também não existiria e os factos que a compõem ter-se-iam 

perdido. Teria então, e tão só, uma cicatriz no meu pé esquerdo. E isso, mesmo 

que a cicatriz esteja no meu pé, não fazia dela necessariamente, um património 

meu. Porque tendo outros sinais físicos que me individualizam, não os refiro 

como existência específica. 

O que dela faz meu património é o facto de saber também que a minha mãe, 

minutos antes de cortar o meu pé, me havia mandado calçar. Ela torna-se 

também património porque eu tinha vestido um bibe branco com pequenas 

flores vermelhas, bordadas na gola, que serviu naquele instante, e à falta de 

outra coisa melhor para estancar o sangue que jorrava do meu pé.  

Finalmente ainda, porque o jardim e o pátio onde eu brincava quando cortei o 

pé ficou, também ele, inundado de sangue, e tanto que o empregado da tia Pitró 

teve que passar toda a restante tarde a esfregar o chão e a ‘lavar’ a erva com a 

mangueira, ao mesmo tempo que chorava e dizia por entre as lágrimas “poor, 

poor child.... oh God, poor child”. 

Estranhamente, ou talvez não, há algo de muito importante que não recordo. 

Não recordo a dor do golpe. Não recordo mesmo se terá existido dor 

(reconheço apenas a dor que hoje sinto sempre que está para chover! Se bem 

que às vezes dói e não chove, e outras chove e não dói!). E, numa criança de 

três anos que corta o pé esquerdo de uma forma tão grave (já agora do osso do 

tornozelo até quase ao centro do pé) seria de esperar a recordação da dor. Mas 

não (o que mais uma vez reforça o facto desta poder ser uma memória 

emprestada, porque naturalmente os meus pais não poderiam ter vivido a 

minha dor!). Mas recordo-me (ou não!) do bibe branco com flores vermelhas 

bordadas na gola. E também aqui reside a qualidade de património da minha 

cicatriz. Ela traz-me em simultâneo a presença e a ausência, a memória e o 

esquecimento. Neste sentido, e como diria Marc Guillaume, se porventura 

conhecesse a história da minha cicatriz, ela representa em mim a “memória 

material” do corte, isto é, materializa e simboliza um determinado 

acontecimento do meu passado, que eu decidi reter e valorizar. E dir-me-ia, 

ainda, que “Pouco importa que eles [os objectos e a minha cicatriz] deformem 

nessa ocasião o que realmente se passou, uma vez que ainda assim participam 

da significação presente que eu quero dar a esse passado” 1 . 



3 
 

Por outro lado, e paradoxalmente, a minha cicatriz cumpre ainda uma outra 

função determinante. Sendo frequentemente um tema de conversa que remete 

para outras instâncias, a minha cicatriz representa também o amor dos meus 

pais revestido sobre a forma de preocupação que os faz, trinta anos depois, 

ainda recordar o acontecido. Mas também o carinho imenso do empregado da 

tia Pitró, que me achava imensa piada porque eu falava com ele, 

simultaneamente (entenda-se, na mesma frase) em três línguas diferentes 

(português, inglês e sul-africano) e que nessa tarde só parou de chorar quando 

eu regressei do Hospital.  

E, entre muitas outras variantes da história que aqui já não cabem, a minha 

cicatriz ‘cicatrizou a dor’. Mais uma vez Guillaume iria intervir para dizer que, 

“são as transferências e os instrumentos do nosso ‘saber esquecer’, uma outra 

componente material do nosso património mnésico” porque, acrescentaria, “do 

mesmo modo que o sonho é o guardião do sono, eles [os objectos] são o 

guardião do esquecimento, esse ‘outro caminho da memória’” 2 . 

Então de que vive e sobrevive a minha cicatriz? Vive e sobrevive da sua 

materialidade e das “narrativas poéticas” 3 múltiplas que se geraram em torno 

de si. (…) 

Tentar perceber como viveram e sobreviveram as”cicatrizes dos dedos 

mágicos”, desses chapeleiros que são hoje herdeiros de um tempo glorioso de 

produção de chapéus, configura assim um dos objectivos centrais desta 

pesquisa. 

No contexto da degradação do lugar emergiram silêncios e vozes que se 

calaram ante o fim. As sombrias paredes da fábrica fechada faziam antever 

uma memória de lugar que não era porém em si uma existência, se não no que 

guardava de ausência. Entre o fim (o da fábrica) e um qualquer outro princípio 

(o do museu, nesse mesmo lugar ainda de ausências) jaziam (e jazem ainda) 

memórias silenciadas. Cicatrizes ocultas. Memórias do trabalho. Memórias do 

tempo e do lugar onde máquinas e homens cruzaram caminhos. Memórias de 

histórias por contar que resvalam permanentemente de olhares que foram 

únicos e por isso mesmo intransmissíveis. E, por isso ainda olhares que 

toldaram essas mesmas memórias, olhares que souberam suavizar e que tantas 

vezes agigantaram as verdades simples de cada dia. Em cada dia. E entre a 

memória do trabalho e o trabalho da memória nasce um outro lugar. 

  



4 
 

História do Capuchinho Vermelho 

Museologia: Novos Enfoques / Novos Desafios, Mário C. Moutinho, 

Simpósio Internacional "O Processo de Comunicação nos Museus de 

Arqueologia e Etnologia"Universidade de São Paulo 

 

 

Certos dias quando acordo de manhã não tenho qualquer dúvida, sou o caçador  

da história do Capuchinho Vermelho. 

Sem angústias, certo da minha função nesta história, sei o que fazer, como 

fazer, avaliando bem as situações e definindo objectivos. 

Nesses dias a museologia segundo o ICOM é tranquila. O Museu é de facto 

uma instituição permanente de recolha de objectos, que os guarda, classifica e 

expõe para fins de cultura, lazer e desenvolvimento; nem tão pouco me 

traumatizo em busca de um sentido definitivo para o objecto museológico. 

Nesses dias, também, recuso-me a tomar conhecimento das novas guerras da 

colonização no Iraque, em Cuba, na Candelária ou na Arménia. Ignoro também 

que a distribuição de 80% dos recursos do planeta são uso exclusivo de 20% da 

humanidade, ignoro as dependências do FMI e a migração de suor para o 

Norte. 

Mas noutros dias, quando acordo, sou uma avozinha. Consolidei experiências, 

vivências e vidências e sei muito bem que tudo é provisório. Tudo o que tenho 

está para traz. A minha função na história não me obriga a questionar nem a 

história, nem a sua função. Renascerei quantas vezes for preciso, à revelia da 

mudança. 

Não tenho dúvida que os museus se dividem em museus de arte, de história, de 

arqueologia, de etnologia, de ciências, de sobe aqui cai ali. 

Sei como é tranquilo e bom acreditar no resgate da memória, abdicando 

definitivamente do direito a mudar o mundo. 

Claro está que a ideia de transgressão e de aventura, assim como os seus 

próprios limites, aparece quando o resmalhar irrequieto do Capuchinho 

Vermelho me acorda e que, cheio de boas intenções começou logo por assustar 

o Morfeu e me fez saltar da rede. 



5 
 

Nesses dias a curiosidade pega-se e o prazer da contradição levam-me a fazer 

as coisas por mim próprio, a sair do trilho da floresta a provocar a emoção. 

Construo a história ao meu jeito, sou pela ecologia e pelas coisas interactivas. 

O que faço chega-me e até me esqueço que para lá da floresta há outros 

mundos. Aliás nesses dias sinto a floresta fervilhar de Capuchinhos, cada qual 

mais irrequieto e atarefado. 

 

Enfim, como não podia deixar de ser, há dias em que já acordo feito lobo, 

sabendo que o destino se encarregará de me trucidar, esventrar, esquartejar e 

expor pelos quatro caminhos que saem da cidade, para que a história se realize, 

se consuma e possa recomeçar de novo, irremediavelmente, sem que nada nem 

ninguém a possa alterar. Aqui, a esperança de trocar um dia os personagens e 

os caminhos da floresta é frágil. 

Não há resgate nem construção da memória. Há outra coisa. 

Quem de entre nós não é também um pouco de avozinha, caçador,  Capuchinho 

ou lobo mau ? 

E também quem de entre nós não abafou um dia um destes personagens sem 

saber porquê ? 

Quem de entre nós não se guerreou com eles todos e quis ser todos ao mesmo 

tempo ? 

  



6 
 

INTRODUÇÃO ou o enigma do chapeuzinho preto 

Tese de Doutoramento apresentada na UNIRIO Rio de Janeiro de Mário 

Chagas “Imaginação museal: museu memória e poder em Gustavo 

Barroso, Gilberto Freire e Datcy Ribeiro” 

 

“Vou guardar o meu chapeuzinho preto para sempre, para não me esquecer 

nunca da escolinha de música”. Essas palavras singelas provocaram em mim 

um turbilhão de idéias e imagens. (…)Essas palavras foram ditas com um certo 

ar de inocência, numa manhã de domingo, por meu filho mais novo, que está 

sendo preparado para entrar na primeira série do ensino fundamental, quando 

eu lhe disse que no final do ano ele passaria pelo seu primeiro ritual de 

formatura - como é praxe atual das chamadas Classes de Alfabetização – e em 

seguida tentei lhe explicar o que era uma formatura. Foi nesse ponto que ele 

me retrucou e disse que já sabia o que era uma formatura e me corrigiu dizendo 

que essa seria a sua segunda formatura.  

Embaraçado eu lhe perguntei quando teria ocorrido a sua primeira formatura. 

De imediato, ele me respondeu com uma pergunta: “Você não se lembra?” 

Diante da minha negativa, ele complementou: “Eu já tive uma primeira 

formatura, foi na escolinha de música”. Com a lembrança dele, acendeu-se em 

mim a memória daquele e de outros singelos – e de alguns nem tão singelos 

assim - rituais de passagem.  

Quando chegamos em casa, de volta do passeio dominical, ele dirigiu-se para o 

seu quarto e logo depois reapareceu trazendo nas mãos um chapeuzinho 

artesanal de cartolina. “Olha papai - ele me disse – o meu chapeuzinho de 

formatura”. E com aquele documento nas mãos, com aquele artefato-

testemunho, com aquela imagem inquestionável do seu argumento, ele 

completou a sua narrativa poética: “Vou guardar o meu chapeuzinho preto para 

sempre, para não me esquecer nunca da escolinha de música”. 

Não é preciso dizer que as palavras de meu filho mais novo mexeram comigo. 

Sem suporte teórico-acadêmico; sem conhecer Hugues de Varine, George 

Henri Rivière, Waldisa Russio Camargo Guarnieri, Manuel de Barros, Walter 

Benjamin, Gaston Bachelard, Pierre Nora, Maurice Halbwachs, Krzystof 

Pomian, Dominique Poulot, Jorge Luis Borges, Hannah Harendt, Michel 



7 
 

Foucault e tantos outros; sem compreender minhas aventuras, venturas e 

desventuras pelos territórios e tempos da memória e do poder; 

A singeleza e a naturalidade das palavras de meu filho mais novo ganharam em 

mim uma estranha potência e uma centralidade imprevista, o que me levou a 

compreender que muito cedo, antes mesmo do aprendizado das primeiras letras 

e dos primeiros números, consolida-se nas pessoas a noção de que as imagens e 

as coisas concretas podem ser instrumentos de mediação ou âncoras de 

memórias, emoções, sensações, pensamentos e intuições. 

Aquele chapeuzinho recortado em cartolina preta, fixada por grampos, 

combinando uma forma quadrada com uma forma circular, serviria 

efetivamente como um suporte de memória, como alguma coisa capaz de 

permitir que o esquecimento não  se estabelecesse? Para o menino de seis anos 

não havia dúvidas: aquele artefato era um testemunho e como tal deveria ser 

guardado (ou preservado, eu gostaria de dizer) para que por seu intermédio o 

esquecimento fosse driblado. Guardá-lo “para sempre” (o que é impossível em 

termos de prática preservacionista) seria uma espécie de gesto poético, capaz 

de golear e vencer o esquecimento. Apesar da certeza e da sentença filosófica 

do menino, eu não pude deixar de ver ali um belo enigma. 

Selecionar, reunir, guardar e expor coisas num determinado espaço, 

projetando- as de um tempo num outro tempo, com o objetivo de evocar 

lembranças, exemplificar e inspirar comportamentos, realizar estudos e 

desenvolver determinadas narrativas, parecem constituir as ações que, num 

primeiro momento, estariam nas raízes dessas práticas sociais a que se 

convencionou chamar de museus. As coisas assim selecionadas, reunidas e 

expostas ao olhar (no sentido metafórico do termo) adquiririam novos 

significados e funções, anteriormente não previstos. Essa inflexão é uma das 

características marcantes do denominado processo de musealização que, grosso 

modo , é dispositivo de caráter seletivo e político, impregnado de 

subjetividades, vinculado a uma intencionalidade representacional e a um jogo 

de atribuição de valores socioculturais. 

(…)É preciso a existência de uma imaginação criadora para que as coisas 

sejam investidas de memória ou sejam lançadas no limbo do esquecimento. 

No entanto, justificar a preservação pela iminência da perda e a memória pela 

ameaça do esquecimento parece mais um argumento tautológico, uma vez que, 

por essa trilha, deixa-se de considerar que o jogo e as regras do jogo entre 



8 
 

esquecimento e memória não são alimentados por eles mesmos e que 

preservação e destruição, além de complementares, estão sempre ao serviço de 

sujeitos que se constroem e são construídos através de práticas sociais. 


