
Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

1 
 

 

 

Título: O QUE É A MUSEOLOGIA? 

 

Autor: Pedro Manuel-Cardoso 

Data: 9 abril 2014 

 

Palavras-chave: Museologia – Ciência – Património – Memória – Museu 

 

Resumo: O que é a Museologia? De que estamos a falar quando falamos dela? O objeto 

disciplinar e epistemológico da Museologia é o Museu, como dizem a maior parte dos 

autores (G.-H. Rivière, N. Drouguet, A. Gob), incluindo o Conselho Internacional de 

Museus (ICOM/UNESCO)? Ou será o estudo da relação vaga e indefinida do ser 

humano com a realidade e com os objetos, como outros defendem (Gregorová, 

Stránský, A. Desvallées, F. Mairesse)? Ou será a Herança, como alguns sugerem? Ou é 

o Património, como outros preferem? Cada uma destas preferências deveria obrigar a 

um nome diferente? A Museologia jamais poderá ser uma Ciência, tal como defendem 

P. van Mensch ou Desvallées & Mairesse? Estará condenada a ser uma Filosofia, ou 

uma espécie de “meta-teoria intuitiva e documental”, como afirma Bernard Deloche? 

Por que razão, na atualidade, muitos confundem a Museologia com o visível 

expográfico (Visual Culture), a informação (Informational Science), o culturalismo 

antropocêntrico e relativista (Cultural Studies), e o museu (Museum Studies)?  

Este texto contribui para demonstrar que a Museologia é um campo disciplinar, 

científico, e académico autónomo. Que possui não apenas um objeto-de-estudo 

perfeitamente delimitado, que as outras disciplinas científicas não abordam; mas 

também, que esse objeto-de-estudo se refere a um fenómeno empírico e a um 

comportamento factual existentes na Natureza, que atravessam todas as sociedades 

humanas desde o processo de hominização; e demonstra, ainda, que a Museologia 

possui uma metodologia científica e ferramentas cognitivas de pesquisa adequadas às 

tarefas de investigação e de aplicação que esse objeto-de-estudo exige.  

Finalmente, o texto mostra como o reconhecimento deste estatuto científico e 

disciplinar da Museologia terá repercussões para a gestão e salvaguarda do Património, 

seja em museus, monumentos, arquivos, bibliotecas, bases-de-dados, dispositivos de 

armazenamento digital, sítios de interpretação, monumentos, parques temáticos, in situ 

ou ex situ, ao ar livre ou em reservas. E demonstra ainda que, essa atividade humana 

que a Museologia estuda e gere, também, num sentido mais amplo, terá repercussões e 

benefícios para o próprio processo de Adaptação do ser humano ao presente e ao futuro.  

 

Índice: 

1 – A exigência socrática 

2 – Conceito de Objeto em Museologia 

3 – Processo de Patrimonização 

4 – O Dizer da Museologia 

5 – O Fazer da Museologia 
6 – A utilidade de questionar a Museologia 

7 – Campo disciplinar e epistemológico da Museologia 

8 – Imaginar no presente um futuro para a Museologia 

Bibliografia 

 

 

 

 

 

 

 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

2 
 

 

O QUE É A MUSEOLOGIA? 

 

“Referimo-nos a um campo disciplinar de pesquisa (a Museologia) definida no 

sentido amplo, que engloba uma atitude/relação específica do ser humano com 

os objetos e os seus valores. Essa atitude/relação inclui procedimentos de 

conservação, pesquisa, comunicação (visualização). Esse tipo de 

relação/atitude encontra-se em todo o lado, desde sempre. A Museologia, 

analisada, institucionalizada e confinada habitualmente ao museu, foi dele que 

obteve o nome, porém, é muitas vezes confundida unicamente com a ciência do 

museu.” (M. Schärer, 1999) 

 

 

1 – A exigência socrática 

No longínquo ano de 399 a.C. condenaram à morte Sócrates por ter confrontado, com 

duas perguntas, tudo o que diziam e faziam os seus contemporâneos. O método socrático 

perguntava às coisas do mundo e da vida: «o que é isso?» (refutação) e «de que estamos a falar 

quando damos essa resposta ao que é isso?» (demonstração). Sócrates, tendo a possibilidade de 

evitar aquela condenação, decidiu morrer em vez de mudar de método. Porque, para ele, o 

benefício do questionamento e da procura do conhecimento para a sociedade era superior ao 

valor da sua vida como ente individual. Em homenagem a essa coragem, humildemente, 

façamos hoje as mesmas duas perguntas à Museologia: O que é a Museologia? De que estamos 

a falar quando falamos dela? 

O objeto disciplinar e epistemológico da Museologia é o Museu, como dizem a maior 

parte dos autores (G.-H. Rivière, N. Drouguet, A. Gob), incluindo o Conselho Internacional de 

Museus (ICOM/UNESCO)? Ou será o estudo da relação vaga e indefinida do ser humano com 

a realidade, como outros defendem (Gregorová, Stránský, A. Desvallées, F. Mairesse)? Ou será 

a Herança, como alguns sugerem? Ou é o Património, como outros preferem? Cada uma destas 

preferências deveria obrigar a um nome diferente? Por exemplo, Museologia, Relaciologia, 

Informalogia, Heritologia, ou Patrimologia? 

A Museologia jamais poderá ser uma Ciência, tal como defendem P. van Mensch ou 

Desvallées & Mairesse? Estará condenada a ser uma Filosofia, ou uma espécie de “meta-teoria 

intuitiva e documental”, como afirma Bernard Deloche? 

Suponhamos que o objeto disciplinar e epistemológico da Museologia é o Património.  

Então, se é o Património  e não apenas o museu, ou essa fantasia relacional com a 

realidade  o que é isso a que chamamos Património? O que é isso concretamente? Será apenas 

aquilo que as pessoas e as sociedades decidem que ele é (aquilo que está nas listas e nas leis)? E, 

no concreto, o que é isso a que chamam Património  independentemente de estar num museu, 

arquivo, biblioteca, parque temático, ao ar livre ou fechado numa reserva, in-situ ou ex-situ, 

num dispositivo de armazenamento digital, numa base-de-dados, ou no hipocampo dos cérebros 

humanos codificado como imagem, representação, ícone, índice, símbolo, ou imaginação? 

Seja o que for, não nos parece que seja duas coisas diferentes como atualmente muitos 

defendem: por um lado material, por outro imaterial. Essa maldade cartesiana que atualmente 

estão a fazer ao Património e à Museologia não resiste à verificação científica. Porque toda e 

qualquer imaterialidade acaba sempre por ser uma materialidade (sem uma iconicidade a 

oralidade, a gestualidade, os factos, as ações, as emoções ou os sentimentos seriam impossíveis 

de detetar como fenómenos, e portanto como Património). E toda e qualquer materialidade tem 

sempre imbricada uma imaterialidade (Giorgio Agamben até afirma que “é através do coisal 

que o ser humano se abre ao não-coisal”). Essa cisão dual perpetrada pela contemporaneidade 

talvez não seja o melhor caminho para respondermos às perguntas iniciais. Um erro que 

certamente será corrigido muito em breve, por efeito do contributo das neurociências e das 

ciências da informação. O que a verificação empírica e conceptual nos indica é que, por um 

lado, não existem apenas essas duas dimensões/substâncias num objeto patrimonial; e por outro 

lado, há um continuum e não uma cisão entre elas. Esse continuum é verídico porque não há 

qualquer descontinuidade entre Objetos, Factos, e Realidade. Isto é, toda e qualquer 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

3 
 

imaterialidade pertence a uma materialidade e vice-versa. É o nosso sistema molecular de 

cognição (E. Kandel, 2001, 2012; M. Fontez, 2013) que faz essa cisão, não é o mundo e a vida 

que são essa separação. 

Portanto, o que talvez esteja errado não são os factos da vida e do mundo, mas o modelo 

pelo qual o ser humano os interpreta. O modelo cartesiano e positivista de conceber a Realidade 

confunde o modo como pensamos com aquilo que o mundo e a vida são. Se o Património fosse 

concebido com essa ingenuidade e com essa fragmentação dual, então, era a Museologia que se 

estava a enganar a si própria. Uma coisa é necessitarmos de algoritmos de sinais capazes de 

estabelecerem uma diferença/discriminação binária para conseguirmos arquivar aquilo que para 

nós é a imaterialidade, outra coisa é convencermo-nos que o Património é isso, que, se confunde 

com o nosso limite.  

E se o Património for aquilo que é Relevante no mundo e na vida, e a tarefa da 

Museologia for colocar essa relevância na geração seguinte? E se a Museologia, afinal, puder 

ser uma ciência cuja tarefa consiste em transformar o objeto patrimonial (coisa material ou 

imaterial considerada Relevante) em objeto museológico (representação) para que se possa 

transformar num objeto-na-memória (acedível pelo conhecimento/cognição dos presentes e 

vindouros)?  

E se a Relevância for algo empírico e substantivo do ponto de vista científico 

(Aristóteles, E. Kant, K. Pomian, N. Chomsky, Sperber & Wilson, Squire & Kandel, P. Manuel-

Cardoso)? E se a Relevância estiver codificada epigeneticamente como uma habilidade 

fundamental para o processo biológico de Adaptação? E se o Pequeno Príncipe de Antoine 

Saint-Exupéry tivesse razão: “Mas tu não deves esquecer. Tu te tornas eternamente responsável 

por aquilo que cativas.”. A palavra Relevante não está nas leis de todas as legislações de 

Património, e nos critérios de todas as classificações e listas oficiais? Não é essa Relevância 

que, desde o início do processo de hominização, merece um árduo esforço humano de 

preservação e transmissão, como se constata empiricamente pela Ciência?  

Evidentemente que o Museu sempre foi, desde o mito de Zeus com Mnemósine, um 

território híbrido e miscigenado dos nove tipos de actividades humanas que as musas lá faziam 

(Calíope, Clio, Érato, Euterpe, Melpomene, Polímnia, Tália, Terpsícore, Urânia). Essa 

multiplicidade sempre foi o Museu, independentemente de ser menos elitista e mais 

democrático, mais dialogante e menos fechado às necessidades do Desenvolvimento (PNUD). 

Pelo que não há novidade em querer hoje afirmar o Museu como um hipermercado cultural. 

Nem para o utilizar a favor da supremacia do “capital cultural” dos mais ricos e poderosos 

(índice de Gini, 1914), ou para tornar mais competitivas as “cidades” (metade da população 

humana, e 80% PIB mundial?). O que há de novo nisso, em relação ao uso dado aos museus no 

início da afirmação dos Estados-Nação? Mas o que é que isso tem a ver com a Museologia, isto 

é, com a tarefa de selecionar o que é Relevante, e transmitir essa relevância à Memória do 

presente e do futuro? Porém, as competências para uma finalidade são completamente diferentes 

das exigidas para a outra. 

Não será por causa deste afastamento entre museu e património que muito do que está 

nos museus e nas classificações formais não coincide com aquilo que as comunidades e as 

pessoas consideram ser Relevante? Não será por causa deste afastamento entre museu e 

património que poderemos estar a encher de coisas não-patrimoniais os museus, e a 

classificarmos coisas que não são Património como se fossem? Não é por causa deste 

afastamento que muitos confundem a Museologia com o visível expográfico (Visual Culture), a 

informação (Informational Science), o culturalismo antropocêntrico e relativista (Cultural 

Studies), e o museu (Museum Studies)? 

 

 

 

 

 

 

 

 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

4 
 

2 – Conceito de Objeto em Museologia 

Aquilo que o Património é, enquanto coisa ou substância, talvez fique melhor 

respondido com o modelo que adiante se sintetiza: 

 
     

 

   

  
Pessoa, 

individual ou 

coletiva, que 
inventa, 

imagina, e 

perpetra os 

OBJETOS, 

factos, ou 

projetos. 
 

1 

   [Esta 

representação 

não é o Real, é 

o modo como 

se consegue 

aceder-lhe pela 

compreensão] 

 

 

 

 
 

 

 
 

[Este Esquema 

possui sete 

dimensões ou 

níveis lógicos 

numeradas de 1 a 

7; é uma 

representação 

hepta-

dimensional dos 

conceitos de 

Objeto e de Real 

usados em 

Museologia] 

    

CONTEXTO-

MUNDO 
Positivismo  
Empirismo 

(o que ocorre fora 

da antropo-lógica; 
as vicissitudes de 

cada aqui-e-agora) 

 

2 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

   

 

 

 

Materialidade 
ou 

Imaterialidade 

 

4 

 

 

 

OBJETO 

 

 

 

 

 

 

 

 

ZONA DE 

IMPACTO 
[Matéria, Cérebro, 

Cognição, Imaginação, 

Agir] 

 

 

 

 

 

Iconicidade
/ Forma  

 

 

 

 

 

 

 

Gestualidade/ 
Performance 

 

 

 

 

 

 

Oralidade/ 
Sonoridade 

 

 

 

 

  

Suporte 
 

 

 

[o OBJETO 
ocorre aqui, nesta 

fronteira, entre o 

Suporte e a(s) 
Forma(s)] 

 

 

Documento
/ Dado 

6 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

  

 

 

 

 

 
 

 

  

CONTEXTO-

CONSCIÊNCIA 

Fenomenologia  

(o que ocorre 

dentro da antropo-
lógica) 

 

3 

 

  

 

 

Informação 

 

 

7 
 

 

 

 

 

Conhecimento/ 

Saber 

 

7 

 

 

 

         
 

 

 
 

 

SUPORTE 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

ICONICIDADE 

 

 
 

 

GESTUALIDADE 

  

 
 

 

ORALIDADE 

 

5 

 

polaridade  

Mundo 

 

polaridade 

Consciência 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

5 
 

 

 

(materiais constituintes do 

universo/realidade/ 
existência: 

matéria/ energia  

 
 

 

 
 

 

 
 

OBJETO 
 

O Objeto ocorre 

aqui, nesta 
fronteira entre o 

Suporte e a(s) 

Forma(s) que 
pode assumir. 

 

 
 

O Objeto é 

simultaneamente 
a zona-de-

impacto e um 

acontecimento-

de-fronteira 
entre  

Matéria, 
Cérebro, 

Cognição, 

Imaginação, e 
Ação 

(fazer/agir). 

 

 
 

(formas icónicas dadas 

aos suportes: 
 

Forma,  

Objetos, artefactos, 
escrita, marcas, riscos, 

incisões, imagens, fotos, 

vídeos, hologramas, 
assemblage, cenarização, 

exposição, instalação, e 

outros modos de 
representação da 

Realidade/Existência. 

 
 

(formas dadas à 

motricidade humana: 
 

 Performance, 

coreografias do agir 
humano, teatralidade, 

drama, play, sport, e 

outras categorias da 
ação humana. 

 
 

(formas dadas ao som: 

 
 

 Sonoridade, 

fala, linguagem, música, 
contexto sonoro, e outras 

«imposições ou 

consequências sonoras 
inerentes ao 

objeto/suporte 

ser aquilo que é». 

      

 

CONTEXTO 

 

 

Não esquecer as cinco 
condições necessárias para 

o aparecimento de Vida na 

Terra: 
1) Materiais orgânicos e 

minerais;  

2) Reações entre eles;  
3) Compartimentação/ 

Fronteira;  

4) Informação;  
5) Um modo efetivo de a 

informação se transmitir.  

 
(in Yves SCIAMA & 

Mathilde FONTEZ, “De 

la Vie au cœur de la 
Terre: la quête des 

origines relancée”, 

Science & Vie, Août 
2013, pp.46-65) 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OBJETO 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
O Objeto é um 

Acontecimento-de-

Fronteira; é uma Zona-

de-Impacto entre o 

Mundo/Vida (Existência; 

Positivismo; Empirismo) 
e o Agir-Humano 

(Consciência; 

Fenomenologia). 
 

 

 
Os Objetos são pontos de 

tempestade; possuem 

sempre uma 
impronunciabilidade; 

expressam a relação do 

Humano com a 
Existência; são 

indicadores de «cada 

condição humana aqui-e-
agora». São, por isso, 

portas-para-a-

compreensão do «que 
somos» e de «onde 

estamos». São, além 

disso, interruptores-da-
Memória e mapas-dos-

percursos-de-Vida e dos 

percursos-de-Época. 

 

 

 
 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

  

CONSCIÊNCIA & 

AGIR-HUMANO 

 

Não esquecer as leis da 
Fenomenologia e da 

Condição Humana: 

 
1) “A experiência não é 

atributo do ser mas do 

pensar, não se alcança 
pela multiplicidade 

sucessiva, mas pela 

interioridade unitiva” 
(José Marinho, 1931) 

 

2) “Reality only exists for 
us in the facts of 

consciousness given by 

inner experience” 
(Dilthey, 1976) 

 

3) “Compreender o Real 
(apossarmo-nos do Real), 

compreender de que é 

constituída a matéria, 
como se desloca no 

espaço em redor de nós, e 

qual é a quantidade de 

tempo que ocorre; tais 

são os objetivos da Física 

fundamental. Ora, as 
respostas teóricas 

alcançadas no século XX, 

apesar dos incríveis 
sucessos, descrevem uma 

Realidade totalmente 

contraditória. O mundo à 
nossa escala não segue as 

mesmas regras do que é 

constituído pela escala do 
infinitamente pequeno. 

Uma incompatibilidade 

que foi provocando nos 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

6 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

CONTEXTO 

 

 
 
O CONTEXTO ajuda a 

definir a fórmula 

matemática de Avaliação 
do Trabalho Museológico 

ou Museologia. Permite 

obter um Índice que 

avalia a finalidade da 

Museologia: 

ƒ. ip+id+ic 

          ir+it 

i = índice 

p = preservar 
d = documentar/codificar 

c = comunicar 

r = reconstituir/restituir 
t = transmitir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Estão sempre para além 

do «Dizível de cada 

Contexto» que os 
pronuncia. São, no 

silêncio de si, sempre, 

algo mais do que cada 
compreensão aqui-e-

agora. Só quando Tudo 

estivesse compreendido 
deixariam de provocar 

essa intangibilidade. Há 

um intangível na 
materialidade objetal 

muito diferente do 

“intangível” superficial 
pelo qual o património 

dito “imaterial” é 

adjetivado na atualidade. 
 

 

 

 

 

 

 
 

OBJETO 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
O OBJETO é sempre 

como se tocássemos à 

porta-do-desconhecido 

(Existência) com aquilo 

que somos 
(Fenomenologia). 

Ele dá-nos a consciência 

da fronteira e do limite 
do que somos 

(conseguimos) e de onde 

estamos. 
É esse mistério (o de ser 

essa porta para o 

Conhecimento do 
desconhecido) que 

confere aos Objetos a 

sua importância e poder 
de sedução para a 

consciência e para o agir 

dos Humanos. 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

físicos uma mudança 

radical de 

perspetiva/paradigma: 
todas as belas teorias não 

descrevem afinal a 

Realidade do mundo, mas 

sim a maneira pela qual o 

nosso espírito se esforça 

por compreender/ 
perceber os mistérios. De 

objetiva, a Física torna-se 

cada vez mais subjetiva. E 
a Realidade do mundo, 

ela mesma, torna-se 

inacessível…” (Mathilde 
FONTEZ, 2013-agosto, 

“Penser Information 

plutôt que Réalité”, 
Science & Vie, pp.109-

118) 

 

4) “It from Bit or bit from 

It?” (F.W. Kantor, 1977; 

J.A. Wheeler, 1990) 
 

 

CONSCIÊNCIA 

 

 
 

A CONSCIÊNCIA ajuda 
a relativizar e a 

contextualizar os limites 

daquilo que decidimos 
que a Realidade é em cada 

aqui-e-agora (contexto). E 

portanto, a calcularmos 
«onde estamos» e «quem 

somos»; mas também, 

qual o ponto-de-partida e 
de chegada daquilo (ação) 

que ainda temos que 

percorrer/aprender/saber 
para se alcançar o 

Conhecimento pleno 

sobre a Existência. 

Quadro 1- Conceito de 

Objeto em Museologia 

     

 

 

O Objeto em Museologia é sempre uma representação hetpa-dimensional (com sete 

níveis; numerados no Esquema de 1 a 7) que estabelece o continuum entre o Suporte e o 

Conhecimento; entre a Imaginação e a Materialidade; entre o Coisal e o Imaterial. Qualquer 

Objeto, material ou imaterial, ocorre na fronteira entre o Suporte e a Forma (iconicidade). A sua 

Realidade depende sempre de uma decisão de perceção-cognição aqui-e-agora. Concorrem para 

a sua Realidade, no mínimo, as sete dimensões que o esquema mostra. As «expografias com 

intenção museológica» tentam reconstituir este Objeto de modo a ser possível entrar na 

cognição (cérebro) dos visitantes (os do presente e os do futuro) com um significado o mais 

aproximado possível daquilo que em cada época se considera ser a Realidade. 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

7 
 

O Objeto em Museologia não é uma natureza-morta nem uma paisagem-despovoada. 

Podê-lo-á ser para outras disciplinas do conhecimento, mas não para a Museologia. Mesmo que 

esse Objeto seja feito de palavras, imagens, ou números.  

O Objeto em Museologia é sempre um acontecimento enigmático e misterioso, embora, 

para uma perceção ingénua ou apressada, não pareça. O conceito de Objeto em Museologia não 

aceita o crime de decepação dual entre materialidade e imaterialidade que hoje lhe perpetram. 

Essa é uma afronta ao legado patrimonial que herdámos dos nossos antepassados.  

Os Objetos são pontos de tempestade; possuem sempre uma impronunciabilidade; 

expressam a relação do Ser Humano com a Existência; são indicadores de «cada condição 

humana aqui-e-agora». São, por isso, portas-para-a-compreensão do «que somos» e de «onde 

vimos». São, além disso, interruptores-da-Memória; são mapas-dos-percursos-de-Vida e dos 

percursos-de-Época. Estão sempre para além do «Dizível de cada Contexto» que os pronuncia. 

São, no silêncio de si, sempre, algo mais do que cada compreensão aqui-e-agora. Só quando 

tudo estivesse compreendido deixariam de provocar essa intangibilidade. Há um intangível na 

materialidade objetal muito diferente do “intangível” superficial pelo qual o Património dito 

“imaterial” é adjetivado na atualidade. 

Porque o Objeto apenas ocorre quando se dá um encontro. Sempre e obrigatoriamente 

quando a consciência e o desejo da Pessoa, individual ou coletiva, encontram a Natureza e o 

Mundo. Só ocorrem Objetos (materiais ou imateriais) quando a consciência (pensamento) e o 

desejo (ação) se encontram com a Existência. E esse encontro é sempre o mesmo sítio-

problemático.  

O Objeto é sempre uma zona-de-impacto e um acontecimento-de-fronteira entre a 

consciência e o agir-humano. Em termos práticos e concretos, são sempre desses Objetos que o 

Património é feito. Mas desses, ainda por cima, apenas aqueles que no decurso da história 

humana adquiriram uma Relevância maior do que a dos outros. É este conceito de Objeto que a 

Museologia estuda e gere. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

8 
 

3 – Processo de Patrimonização 

Quando a Museologia pergunta «como esse Objeto se transforma em Património?» dou 

a seguinte resposta apresentando um modelo do Processo de Patrimonização ou Patrimonial:  

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTEGRIDADE PATRIMONIAL 

(Gerir a classificação e a desclassificação patrimonial) 

                

         OUTPUT 

                    

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                             INPUT 

 
 

PROCESSO DE PATRIMONIZAÇÃO 

(Transformação de um Objeto/Facto ou 

Realidade em Património) 

 

4.«Se essa coisa-objeto é Património, então, 

devemos conhecê-lo, preservá-lo, expô-lo». 

3.«Uma coisa-objeto-facto relevante que 

merece ser classificado/a de Património». 

2.«Uma coisa-objeto relevante»; «a que 

damos um nome». 

1.«Uma coisa-objeto tal como o 

encontramos». 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

PROCESSO DE FORMAÇÃO DA 

IDENTIDADE (P. Ricoeur, 1987) 

(Transformação de um qualquer Indivíduo em 

Sujeito) 

 

4.IMPUTAÇÃO (o Eu diz-se a si próprio). 

 

3.IDENTIFICAÇÃO (Eu digo a mim próprio). 

 

2.INDIVIDUALIZAÇÃO (Eu digo que). 

 

1.INDIVÍDUO (Eu). 

 

 

 

 

 

 

 

“FENOMENOLOGIA DO 

ESPÍRITO” 

(G. Hegel, 1807) 

 

 

4. ESPÍRITO 

 

3. RAZÃO 

 

2. CONSCIÊNCIA DE SI 

 

1. CONSCIÊNCIA 

 

Quadro 2 – Processo de Patrimonização. 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

PROCESSO 

PATRIMONIAL ou de 

PATRIMONIZAÇÃO 

 
[Processo de transformação 

dos objetos/documentos/ 

factos/eventos em 

Património] 

 

IDENTIDADE MUSEAL 
(a localização em museu ou num outro ‘arquivo de 

memória’) 

 

 

IDENTIDADE DOCUMENTAL 
(registo; catalogação, indexação, transferência para 

um suporte de informação/comunicação) 

 

 

IDENTIDADE FACTUAL 
(a validação da veracidade do Objeto/ 

Documento/Facto) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

IDENTIDADE PATRIMONIAL 
(o reconhecimento do valor patrimonial; ser 

Património mesmo que não esteja Classificado) 

PATRIMÓNIO 
(a classificação formal e institucional em Listas 

Normas, ou Leis) 

 

 

ESTRUTURA 

DO VALOR 

PATRIMONIAL 

 
(Mapa cognitivo e 

sistema de critérios da 

Relevância codificados 

na Memória (cérebro) 

que exercem uma 

pressão seletiva a priori 

sobre a escolha do Valor 

Patrimonial e sobre a 

relevância de cada 

objeto/documento/facto) 

 

 
 

 

 

IDENTIDADE ORIGINAL, GENÉTICA, 

ou AUTORAL 
(formação do conceito do objeto/documento/facto) 

 

 

 

PERCEPÇÃO  
do objeto/documento/facto 

(reconhecimento empírico da sua existência) 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

9 
 

 

4 – O Dizer da Museologia  

Quando a Museologia pergunta «o que ela própria Disse de si mesma?» dou a seguinte 

resposta:  

A Museologia ainda está demasiado presa à instituição «museu» e às infra-estruturas 

que lhe são equiparadas pelo Conselho Internacional dos Museus (ICOM/UNESCO). Deixando 

de fora todas as sociedades e culturas que não os possuem, ou não os possuíram. A história da 

Museologia não consegue evitar o papel central dado à instituição «museu» no processo de 

compreensão e interpretação do património. 

Por outro lado, nessa perspectiva tradicional do Dizer museológico, a interpretação e a 

compreensão do Património são remetidas para a perspectiva etnocêntrica de uma génese 

coincidente com a história europeia da instituição museal. Cujos antecedentes são os “gabinetes 

de curiosidades” e as “salas das maravilhas” do século XVI e XVII, transformados pelo 

Enciclopedismo, pelo Iluminismo e pela Revolução Francesa do século XVIII em “museus”. O 

que tem por consequência fechar o Dizer museológico na prisão da lógica histórica e 

sociológica das épocas (os famosos epistemas de Foucault), ou nas conjeturas introspetivas 

(estéticas e filosóficas), impedindo o recurso ao método comparativo. 

Através de uma observação simples a esta narrativa tradicional constata-se que o 

Património e a Museologia são reduzidos ao assunto «museus-colecções-objectos». Não avança 

muito mais do que afirmava Gustavo Barroso em 1946: “chama-se museologia, o estudo 

científico de tudo o que se refere aos museus, no sentido de organizá-los, arrumá-los, conservá-

los, dirigi-los, e de classificar e restaurar os seus objectos” (Barroso, 1946). 

Apesar dos desenvolvimentos na teorização do património após-1970, e das assertivas 

opiniões sobre a perda de importância do objecto e da colecção, ainda não existe uma teoria 

suficientemente consolidada. As tentativas para construir um corpo teórico coerente e unificado, 

que pudesse servir de elo conceptual às funções patrimoniais, ainda não passaram de uma fase 

embrionária. Para A. Gregorová, o estudo do património e da museologia seriam o, vago e 

indefinido, “estudo da relação científica do Homem com a realidade” (Bellaigue, 1992, p.1). 

Para Z. Stránský, apenas se teria percorrido a fase que designou por “pré-científica”, situando-

nos actualmente numa fase “empírica-descritiva” a que falta a fase “teórico-sintética” 

(Stránský, 1981, p.71). J. Neustupný, indica oito disciplinas no âmbito do trabalho patrimonial 

que ainda não estão unificadas numa teoria do património (Neustupný, 1971, pp.1-11). 

Tomislav Sòla, critica as tentativas para criar uma teoria patrimonial “apenas baseada no 

museu” (Sòla, 1988, p.11), mas não fornece qualquer sugestão ou alternativa. Peter van Mensch, 

considera que a museologia (o estudo do património) como disciplina científica autónoma ainda 

não existe; e que ainda não foi resolvida a questão se será uma ciência ou uma profissão 

(Mensch, 2000, p.21). Tereza Scheiner, em 1999, afirma que “busca-se ainda identificar para a 

Museologia um estatuto científico que a coloque entre as ciências humanas a partir das bases 

epistemológicas da modernidade (....) Se o Real é complexo e o Museu plural, não é possível 

imaginar seus limites na própria Museologia” (J.S. Primo, 2002). Ivo Maroevic, considera que 

os estudos do património ainda não possuem um quadro teórico suficientemente consolidado 

(Maroevic, 2000). Mathilde Bellaigue coloca o estudo do património num ramo da filosofia 

(Bellaigue, 2000). Uma posição idêntica à que André Desvallées e François Mairesse propõem 

em 2010. Também é frequente, na actualidade, contrapor a afirmação da perda de importância 

do ‘museu’, do ‘objecto’ e da ‘colecção’. Mas essa afirmação não oferece, por si só, uma 

alternativa ao paradigma conceptual vigente. A Museologia ainda se mantêm como que 

titubeante em relação aos problemas que suscita nos seus enunciados.  

Se se consultar algumas das referências bibliográficas mais citadas sobre a origem do 

património, dos museus e da museologia constata-se que essa situação não se alterou muito na 

actualidade (Hooper-Greenhill, 1995; Kavanagh, 1996; Vergo, 1989; Merriman, 1999; 

Witcomb, 2003). Por exemplo, na Grande Enciclopédia Soviética de 1979, a museologia é 

definida como “a disciplina que aborda a origem dos museus, as suas funções sociais, e as 

questões da teoria e métodos da sua gestão.”. Na edição de 2003 do Collins English Dictionary, 

a museologia é definida por “a ciência da organização dos museus”, sendo integrada nas 

ciências sociais no ramo educacional. Em 2008, na obra de Ologies & Isms, é definida como 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

10 
 

sendo “a ciência da recolha e arranjo dos objectos em museus”. Na edição de 2010 do The 

American Heritage Dictionary of the English Language, a museologia é definida como “a 

disciplina que estuda o design, a organização e a gestão dos museus”. Na edição de 2010 do 

Webster’s New Word College Dictionary, é definida como “a teoria e prática de operar e gerir 

um museu”. Na edição de 2010 do manual “La Muséologie”, André Gob & Noémie Drouget, 

definem-na como “o estudo do museu no sentido geral”. 

Verifica-se, assim, que o estudo do património continua a ser confundido com o museu. 

A própria designação “Conselho Internacional de Museus” (ICOM), demonstra-o à evidência. 

Acresce, ao se analisar a definição actual de ‘museu’ do ICOM, decidida em 2007, que, em 

relação à primeira definição adoptada em 1946, não se avançou quase nada, continuando a 

interpretação do património a ser imiscuída na de museu.  

Em 1946 o Conselho Internacional de Museus da UNESCO (ICOM) gastou 33 palavras 

para definir «Museu». Atualmente a essas 33 juntou mais 194. A definição da American 

Association of Museums gasta 98 palavras. A da Museums Association da Grã-Bretanha 166 

palavras. A definição de Ecomuseu proposta em 22 de Janeiro de 1980 por Georges-Henri 

Rivière utiliza 362 palavras, misturando a definição com um programa de intenções ideológicas 

sem definir o que especifica museu e património. Com o decorrer do tempo e a frequência dos 

congressos/declarações/conferências/ proclamações vão sendo acrescentadas cada vez mais 

tarefas, funções, finalidades – numa espiral que parece não ter fim.  

Estas definições ficam num patamar demasiado analítico e descritivo, não permitindo 

elucidar a racionalidade que une as operações de patrimonização. Não oferecem um nível 

suficientemente sintético para permitir compreender o que une, e dá coerência epistémica, à 

multiplicidade de tarefas que transformam a realidade (objectos/documentos/factos) em 

Património. Apresentam esse trabalho centrado na instituição-museu, e fragmentado nessa série 

dispersa de funções e finalidades, acumulando-as sem referir aquilo que as particulariza como 

sendo especificamente do património. Por outro lado, a leitura e análise dos critérios legais 

também não bastam para se compreender a transformação dos objectos e da realidade em 

Património. Nem permitem aceder às operações materiais e conceptuais que são utilizadas nesse 

processo de atribuição do reconhecimento patrimonial.  

A preocupação por uma definição mais compreensiva e rigorosa foi partilhada pelo 

Comité Consultivo do Conselho Internacional dos Museus (ICOM/UNESCO) que, reunido em 

Paris em 2003, decidiu convocar a comunidade museal para: “(...) lançar uma reflexão sobre a 

definição do museu” (Brinkman, 2003). No que foi acompanhado pela Rockefeller Foundation e 

pelo Smithsonian Institute que escolheram para tema do Programa de bolsas-de-estudo para o 

triénio 2004-2007 a questão “Teorizar o Património Cultural” (“Theorizing Cultural 

Heritage”), por considerarem que essa lacuna exigia ser colmatada. Torna-se difícil, portanto, 

encontrar na contemporaneidade uma resposta adequada para a pergunta «o que é a 

Museologia?». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

11 
 

5 – O Fazer da Museologia 

Quando a Museologia pergunta «o que ela própria Fez desde o seu início?» dou a 

seguinte resposta:  

 Há de facto uma cronologia de factos que efetivamente ocorreram e que constituem a 

história da Museologia. O quadro adiante sintetiza essa estado-da-arte: 

 

 
 

NOVAS INTERROGAÇÕES SUSCITADAS PELA TENTATIVA DE REDEFINIÇÃO: 

 

 Museologia: Um novo ramo do saber que tem por objeto o Património? 

 Colóquio «Fórum UNESCO»: “O que é o Património?” (Paris, Abril 2012) 

 Dia Internacional dos Museus 2012 (ICOM): “Museus num Mundo em Transformação 

- Novos desafios, novas inspirações”. 

 

 

TENTATIVA DE REDEFINIÇÃO CONCEPTUAL DE ‘MUSEU’, ‘PATRIMÓNIO’ E 

‘MUSEOLOGIA’. 

 

Convergência programática com a ideologia do Desenvolvimento. 

(Nouvelles de l’ICOM, Dia Internacional dos Museus ICOM 2008) 

 

“Teorizar o Património Cultural” (Programa do Smithsonian Institute) 

 

“Valor do Património para a Sociedade” (Convenção-Quadro do  

Conselho da Europa para o Património Cultural, 2005)                  

 

Imaterialidade e Intangibilidade (Definição de património imaterial redigida 

pelos peritos da UNESCO)               

 

 

DESENVOLVIMENTO, PARTICIPAÇÃO, MOBILIZAÇÃO DA COMUNIDADE 

 

“A função museológica é fundamentalmente um processo  

de comunicação”(Declaração de Caracas 1992) 

 

Participação da Comunidade (Declaração de Oaxtépec 1984) 

 

Encontro do Património e dos Museus com a noção de Desenvolvimento: 

      Declaração de Québec 1984 

      Em 1974 o conceito e a palavra Desenvolvimento entram pela primeira vez na 

        Definição de Museu do Conselho Internacional de Museus (ICOM/UNESCO) 

 

“Ao serviço do indivíduo e da sociedade” (Declaração de Santiago do 

Chile 1972) 

 

 

DEMOCRATIZAÇÃO DO ACESSO AO PATRIMÓNIO E SERVIÇO EDUCATIVO 

 

“Dar à função educativa a importância que merece” (Seminário 

Regional da UNESCO sobre a função educativa dos Museus 1958).                 

                                                                                                               

Interactividade 

 

Abertura e acesso ao público 

 

ICOM (Conselho Internacional dos Museus).                                                      

UNESCO                                                                                                             

                 

ONU                                                                                                                    

                                                                               

“2.ºGuerra Mundial”  

“1.ª Guerra Mundial”         

 

PROFISSIONALIZAÇÃO 

 

2014 

 

 

 

 

 

 

 

2008 

 

 

2008 

 

 

2007 

 

2005 

 

 

2001 

 

 

 

séc. XXI 

 

1992 

 

 

1984 

 

1984 

 

1974 

 

 

1972 

 

 

 

1970 

 

1958 

 

 

 

 

 

 

1946/7 

1945 

 

1945 

 

1939-45 

1916-18 

 

XIX-XX 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

12 
 

 

Representação da Realidade: os “princípios”, as “regularidades” e as 

“leis naturais” (“Habitat rooms” e “Period rooms”) 

                 

“O original ou a cópia?” (a “maqueta” e o “modelo”) 

 

“Exposições Universais” (“Progresso” e “Evolucionismo”). 

 

 

MUSEU, PATRIMÓNIO E IDENTIDADE NACIONAL 

 

“Nascimento do museu … ao serviço da instrução e do ideário da  

Revolução Francesa de 1789”. 

 

Classificar e Hierarquizar (“dos universos ao Universo”; o “Enciclopedismo”) 

 

Ostentar e Instruir (“As Luzes”) 

 

 

GABINETES DE CURIOSIDADES E SALAS DE MARAVILHAS 

 

“Recriar o Universo no microcosmo museal” 

 

Acumular e coleccionar (“Património para observar e estudar”) 

 

Curiosidade pelo diferente e pelo “Outro”: raridade, troféu, panóplia, 

relíquia. (“O Mundo Europeu em expansão”). 

 

 

DESCOMPARTIMENTAÇÃO EUROPEIA 

 

“Renascimento”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

XVIII-XIX 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

XVII-XVIII 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

XV-XVII 

 

 

 

 

Quadro 3 – Síntese do percurso museológico e patrimonial (ver documento anexo com a 

cronologia dos factos desde o séc. XV à atualidade) 

 

 

 

Esta contextualização permite constatar que em 1946 as definições de Museologia não 

se afastavam muito daquela que Gustavo Barroso deu em 1946. O Fazer museológico (prática), 

tal como o Dizer (teoria), estão demasiado confinados à instituição-museu, às coleções, e aos 

objetos de cada acervo. 

Se se consultarem as referências bibliográficas mais citadas sobre a origem do 

património, dos museus, e da museologia, constata-se que essa situação apenas se alterará a 

partir da década de 1980 por influência de uma museologia mais participativa, que passaria a 

envolver a sociedade, as comunidades, e os recursos endógenos dos territórios onde os museus e 

o património estavam situados. A demonstração desta realidade encontra-se na “Declaração de 

Santiago do Chile em 1972” (os museus e o património “Ao serviço do indivíduo e da 

sociedade”); na introdução em 1974, pela primeira vez, do conceito e da palavra 

Desenvolvimento na Definição Oficial de Museu do Conselho Internacional de Museus 

(ICOM/UNESCO); o aparecimento da “Association Muséologie Nouvelle et Experimentation 

Sociale” (MNES) em 1982; na “Declaração de Oaxtépec em 1984” (exigindo a “participação 

da Comunidade”); na “Declaração de Québec 1984”; na fundação, em reunião ocorrida em 

Lisboa em 1985, do Movimento Internacional da Nova Museologia (MINOM), que ocupa hoje, 

por direito próprio, um lugar no ICOM como Comité Afiliado, e que Mário Caneva Moutinho 

ajudou a fundar, e do qual foi presidente; e na “Declaração de Caracas em 1992” (“A função 

museológica é fundamentalmente um processo de comunicação”). Contributos que integraram 

os da Encíclica “Populorum Progressio” editada pelo Vaticano em 1967; do “Relatório sobre os 

Limites do Crescimento” editado pelo Clube de Roma em 1971; do Seminário de Founex 

realizado em Vaud (Suiça), também em 1971, com Ignacy Sachs, Gamani Corea, Marc Nerfin e 

Barbara Ward; da IX.ª Conferência Geral do ICOM de 1971 (“The Museum in the Service of 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

13 
 

Man, Today and Tomorrow”); e da influência das conclusões da “Conferência Mundial sobre o 

Ambiente Humano” de 1972 em Estocolmo, redigidas por René Dubos. 

Esta mudança foi responsável por uma renovação profunda, não apenas das práticas 

museais, mas também no ensino e na formação académica. Acabando por serem integradas na 

orientação programática contemporânea dominante da museologia e do património. 

Esta mudança obrigou a alterar os conteúdos curriculares do ensino e formação da 

museologia, para permitir aos responsáveis pelos museus/património adquirirem competências 

para estabelecer essa relação com o contexto social, económico, e cultural das comunidades 

onde os museus estavam sedeados.  

Evidentemente que existem sempre contributos a que podemos fazer remontar as 

mudanças. E afirmar que há sempre uma fase de contributos anteriores, e outra dos que se lhes 

seguiram. Porém, desde que isso não invalide a verdade histórica dos factos que efetivamente 

ocorreram.  

Ou seja, apesar de todos os contributos que possam ser acrescentados verifica-se, no 

confronto com a história da museologia e do património, que os que antecederam estes não 

foram suficientes para provocar a passagem do paradigma conservacionista (ou pré-

museológico) para o paradigma social (ou desenvolvimentista).  

Passagem que efetivamente apenas ocorre a partir da década de 1970, com a entrada do 

conceito de Desenvolvimento na definição oficial de museu do ICOM, e com a adopção de uma 

Museologia Social que passou a usar o património e os museus como fatores do 

Desenvolvimento da Sociedade. Porque o sentido que a palavra Desenvolvimento passou a ter 

após o New Deal rooseveltiano e a macro-regulação exercida pelas instituições mundiais 

nascidas nessa época (Sociedade das Nações, ONU, FMI, Banco Mundial, UNESCO, e outras) 

ocorreu efetivamente entre as designadas Primeira e Segunda Guerra Mundiais, tal como o 

quadro da contextualização atrás apresentado inequivocamente mostra. Sendo completamente 

diferente do sentido que tinha anteriormente. Por exemplo, diferente do desejo romântico de 

regresso a uma Natureza por causa de a Sociedade estar ferida no seu património pelos efeitos 

da Industrialização, como foram os casos dos primeiros museus ao ar livre.  

A acrescentar aos contributos que provocaram esta mudança de paradigma temos ainda 

que considerar os do Leste Europeu, que tiveram um papel de destaque na criação, em 1980, do 

“Comité Internacional para a Museologia” (ICOFOM) no seio do Conselho Internacional de 

Museus (ICOM). E para a publicação do histórico n.º 1 da sua revista (DoTraM – Documents de 

Travail sur la Muséologie – Revue de débat sur les problèmes fondamentaux de la muséologie, 

1980). Referimo-nos a Zbynek Stránský, Vinoš Sofka, Jan Jelínek, Villy Toft Jensen, Tomislav 

Sòla, Anna Gregorová, Jiří Neustupný. A que se devem acrescentar, do lado francófono, os 

nomes de Pierre Mayrand, André Desvallées, Hughes de Varine, e Henri Rivière. Peter van 

Mensch, em 2000, resume bem essas tendências que surgiram no dealbar da década de 1970 e se 

prolongaram até à década de 1990. 

A partir da década de 1990 esta mudança foi incorporada no saber e no saber-fazer da 

Museologia, generalizando-se um pouco por todo o mundo. O contributo para essa integração 

deve-se não apenas aos autores da referida mudança mencionados atrás, que continuaram a 

trabalhar para que essa integração epistemológica e académica pudesse ocorrer, mas também 

aos contributos que vieram da Universidade de Leicester. Cujos nomes incluem Gaynor 

Kavanagh, Ghislaine Lawrence, Paulette Mcmanus, Helen Coxall, Gary Porter, Alan Radley, 

Kevin Moore, Susan Pearce e Eilean Hooper-Greenhill. Fora do âmbito de Leicester, através da 

Reaktion Books, Peter Vergo edita em 1989 “The New Museology”. São explicações e 

interpretações da Museologia dominadas sobretudo pelas teorias sociológicas e pelas teorias da 

comunicação herdadas da linguística de Saussure e da semiologia, que a obra editada em 2007 

por Simon J. Hnell, Suzanne Macleod e Sheila Watson, “Museum Revolutions - How museums 

change and are changed” constitui uma boa síntese. 

O resultado desta soma permitiu à Museologia estender-se e firmar-se nos currículos 

académicos das principais universidades do mundo anglo-saxónico e estadudinense. Ganhando 

a cidadania mundial enquanto campo particular do conhecimento e disciplina autónoma relativa 

ao Património e aos Museus, no sentido amplo que a atual definição do Conselho Internacional 

de Museus (ICOM/UNESCO) lhe outorga. 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

14 
 

Entre 2000 e 2006 ocorre um novo momento-chave de reinterpretação da Museologia e 

do património. Sob as designações de “Museum Studies”, “Museum Theory” ou “New 

Museology” surge um impulso editorial que congrega um novo conjunto de autores, e alarga e 

diversifica as perspetivas de análise. Todavia, essa importante nova etapa continua a não 

conseguir evitar o impasse sociologista, e a perspectiva excessivamente relacional das 

explicações e interpretações do património e da museologia herdada da Escola de Leicester.  

São tentadas as abordagens semiológicas e textuais pós-saussureanas, que criticam a 

arbitrariedade da relação entre ‘significante’ e ‘significado’. É utilizada a abordagem pós-

estrutural, criticando a fixidez quase-genética de uma gramática a priori que deixaria aos 

indivíduos apenas a liberdade para bricolar como no estruturalismo de Lévi-Strauss, dando ao 

fenómeno museal uma dimensão mais dinâmica ou perspetivando-o nos contextos sócio-

históricos. Faz-se uso do contributo dos epistemas de Foucault aplicados à caracterização dos 

contextos sociais das práticas museais (“Antigo Regime, Idade Clássica e Idade Moderna”). 

Aborda-se o fenómeno museal com perspetivas mais matizadas do que o famoso ‘facto social 

total’ herdado de Marcel Mauss. Abordam-se as práticas museais e as expografias numa 

perspectiva pós-marxista, permitindo incluir uma aprendizagem que dá histerese à relação entre 

as motivações económicas e a praxis política dos indivíduos. Transpõem-se para a Museologia 

os conceitos das ciências sociais, tais como: “capital cultural” (P. Bourdieu, J-P Passeron, 

Stanton-Salazar & S. Dornbusch, M. Emmison & J. Frow, S. Dumais, B. Martin & I. Szelenyi); 

“hibridismo” (B. Latour, N.G. Canclini, U. Hannerz, Z. Bauman, P.H. Hans, A. Kahn, S. Mintz 

& R. Price); “multiculturalismo” (V. Van Dyke, M. Walzer, W. Kymlicka, I.M. Young, D. 

Miller, C. Taylor, P. Kelly); “etnicidade” e “vozes múltiplas” (E. Said, T. Eriksen, R. Rosaldo, 

R. Handler, J. Clifford, C. Bruman, R. Brubaker, B. Latour, L. Berger, R.E. Sheriff, W. Bissel, 

T. Mitchell, A. Tsing, B. Anderson); “género” (G. Spivak, C. Mohanty, M. Strathern, S. 

Mahmood, A.L. Stoler), “transnacionalismo” e “globalização” (L. Basch & N. Glick Schiller 

& C.S. Blanc, J. Comaroff & J. Comaroff, A. Portes, J. Fabian, S. Narotzky & G. Smith, E.P. 

Thompson, A. Bensa, J. Scott, E. Traverso). 

Todavia, apesar de toda esta diversidade analítica, não se consegue evitar o impasse 

entre as explicações baseadas no lado-de-fora dos museus (contextos sociais, comunidade, 

território) versus as baseadas no lado-de-dentro (museus, colecções, objectos). Conduzindo a 

Museologia e o Património a um relativismo cultural que se identifica com um cenário de 

crítica dito Pós-Moderno, em que tanto ‘estrutura’ e ‘acção’ como ‘narrativa’ (dizer) e ‘fazer’ 

(agência) continuam teimosamente a permanecer na mesma dualidade que Giddens criticou. 

Uma influência que descambou no intrepretativismo (C. Geertz) e num excesso de reflexividade 

(J. Clifford, G. Marcus, “Rice Circle”) que arrastaram as ciências sociais para o atual 

relativismo (J. Monaghan & P. Just, L. Bazin & M. Selim), sobretudo no mundo anglo-saxónico 

e estadudinense, ironicamente por terem adoptado com demasiada convicção as teses de Derrida 

(a “desconstrução”), Foucault (os “epistemas”), e Lyotard (“a incredulidade perante as 

metanarrativas”). De que são exemplos os contributos dos autores incluídos nas obras editadas 

por Susan A. Crane, “Museums and Memory” (2000); Maria Bolanos, “Cien Anos de 

Museologia, 1900-2000” (2002); Janet Marstine, “New Museum Theory and Pratice” (2006); 

Sharon Macdonald, “A Companion to Museum Studies” (2006); Barbara Kirshenblatt-Gimblett 

(1998); ou a obra de Steve Conn, com o impressivo título “Do museums still need objects?” 

(2010). 

Todos estes contributos passam a exigir à Museologia três novas competências:  

i) competências em expografia, design, gestão, planeamento, programação, recursos 

técnicos e financeiros, financiamento, infra-estruturas e equipamentos, vindas de um conteúdo 

curricular em Arquitectura e Gestão;  

ii) competências em Ciências Sociais, para estabelecer: por um lado, a relação com as 

diferenças sociais e culturais do contexto onde os museus e o património estavam situados; por 

outro, para contextualizar etno-historicamente esse património; e, ainda, para diagnosticar as 

oportunidades de Desenvolvimento sócio-económico com base no património e nos museus, e 

justificar tecnicamente os pedidos de financiamento e patrocínio com base nos 

benefícios/retorno sociais e culturais potenciados por esse património/museus;  



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

15 
 

iii) finalmente, competências em Ciências da Educação e Ciências da Informação, para 

implementar um processo de comunicação com a diversidade dos visitantes e dos públicos, 

através da criação de Serviços Educativos e de projetos de Comunicação Museal no seio das 

comunidades.  

Ou seja, três novas competências que não existiam na formação e ensino da 

museologia antes de 1980. Pelo facto de os museus estarem virados para si próprios, demasiado 

centrados nos objetos do seu acervo, e focados na contemplação estética e artística das suas 

peças (História de Arte), dando pouca importância à relação interpretativa e de conhecimento 

que esses objetos poderiam proporcionar para o Desenvolvimento das Pessoas e dos Territórios.  

No contexto deste esforço de passar a teoria à prática podemos discernir o aparecimento 

de três novos factos.  

Ao nível do ‘OBJECTO’, o aparecimento do património digital (códigos, metadados, 

software, algoritmos) que apressou a cisão conceptual entre “material” versus 

“imaterial/intangível”. O aparecimento desse novo tipo de objeto (património) obrigou a 

Museologia a fazer a distinção conceptual entre [«suporte», «objeto/iconicidade», 

«documento/dado», «informação», «conhecimento/saber»], e teve uma profunda repercussão 

nos procedimentos de Documentação (Biblioteconomia, Arquivística). Por outro lado, pelo 

efeito do processo das práticas de ‘desconstrução-substituição-reconstrução’ que ocorreu na área 

da Conservação e Restauro após-1945. Por causa do impacto da referida ideologia do 

Desenvolvimento a Museologia foi obrigada a reconsiderar as responsabilidades pela 

reconstituição e pela transmissibilidade do Património. O que passou a exigir uma outra 

distinção conceptual: [«objeto», «uso», «valor»]. 

Ao nível do ‘USO’ (isto é, ao nível da manipulação, acesso, e expografia) a aceitação de 

um novo paradigma que passou a fazer uso de todos os canais preceptivos e sensoriais. Um 

novo paradigma, diferente do baseado no «ver-contemplar-guardar», ao qual poderíamos 

chamar paradigma comunicacional ou «uso comunicacional total». De facto, com a 

consolidação da ideologia do Desenvolvimento, os objetos a musealizar passaram a necessitar de 

sofrer uma relação de comunicação para conseguirem adquirir significado ou valor patrimonial. 

Deixaram de se explicar a si mesmos. Passou a ser a ‘relação’ com os contextos e com os 

problemas aquilo que lhes dava valor e sentido. Deixaram de ter a capacidade de, por si sós, 

operarem a “separação” e a “localização” necessárias ao processo da sua classificação no real, 

como referiu Paul Watzlawick em 1972. E isso refletiu-se no trabalho de Documentação. A 

partir dessa época, tanto para a museologia como para os visitantes/sociedade, o que o 

Património «é», é-o na medida em que os indivíduos de uma determinada comunidade 

consensualizem «esse seu ser». É esta condição que permite poderem ser comunicados e 

partilhados. Como referiu Jean-Pierre Mohen em “Les Sciences du Patrimoine”, após toda uma 

vida consagrada à Conservação e Restauro: "(....) o objeto não possui realidade senão através 

do ser humano que o exprime e interpreta em função de uma Cultura, ou de modo mais preciso, 

através de um indivíduo concreto sem o qual a mensagem jamais existirá." (Mohen, 1999). 

Devido a esta mudança de mentalidade, passou a existir a consciência de que existiam três 

condições que estavam intimamente interligadas no procedimento comunicacional em 

Museologia. A saber: i) A natureza daquilo que é comunicado, havendo necessidade de ter 

consciência do modelo pelo qual se comunica. ii) A infra-estrutura museal e o contexto 

expográfico que são concebidos para possibilitar essa relação de comunicação. iii) O processo 

de patrimonização através do qual um ‘objecto’ adquire a qualidade dita “patrimonial”. Esta 

mudança invalidou as análises feitas a partir de um modelo de comunicação baseado na 

linguística e na semiologia (Susan Pearce, E. Hooper-Greenhill, A. Semedo, e outros) nos quais 

a fragmentação da comunicação em «emissor», «recetor», «mensagem», «meio» conduz a 

reduzi-la ao conceito de transmissão (enviar mensagens uns aos outros). Para dar lugar ao 

modelo da «Pragmática da Comunicação» baseado num modelo de troca e partilha da 

informação de duplo sentido, em que comunicar recupera o sentido etimológico antigo de «pôr 

em comum», «partilhar», «trocar/ dar reciprocamente», «dádiva». Um modelo que a 

antropologia e a etnografia há muito tinham detectado (M. Mauss, M. Godelier, A. Wiener). 

Ao nível do ‘VALOR PATRIMONIAL’  isto é, no que diz respeito aos «motivos e 

razões pelas quais um objecto/facto adquire a qualidade de ‘património’»  um novo valor 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

16 
 

patrimonial foi acrescentado aos que existiam até 1945, concretamente, o ‘valor 

transformacional’ (quiçá, re-interpretando e re-inventando o sentido que Aristóteles lhe tinha 

dado nas Categorias). O impacto da ideologia do Desenvolvimento no património acrescentou 

aos tipos de património existentes uma nova classe de objectos/factos:  Aqueles que eram 

capazes de ser instrumentos de Transformação da Sociedade e da Pessoa humana. O tema da 

22.ª Conferência Geral do ICOM (“O património e os museus ao serviço da Harmonia Social”) 

é um exemplo demonstrativo deste ‘valor transformacional’. Assim como o foi o tema da 

Conferência que a antecedeu (“Museus como agentes da mudança social”). O Património passa 

a estar ao serviço da ‘transformação’ que se projecta possível quer para os indivíduos quer para 

a sociedade (dando importância ao contributo de Mário Souza Chagas quando introduziu o 

conceito de “Imaginação Museal”). O Património passa a justificar-se não por si mesmo, pela 

materialidade do que é, mas pelo serviço que presta a seu pretexto. Esta mudança pode ler-se 

com nitidez nas palavras de Daniel Café proferidas em 2009 a propósito de um museu em 

Alcanena (Portugal): “A base identitária é a transformação que a população fez do Território, é 

isso que é o seu Património”. Ou seja, não são apenas os ‘objectos’ criados no resultado desse 

‘processo de transformação’, é também o próprio processo de transformação usado por aquela 

população de Alcanena. O mesmo acontece ao Património “imaterial” daquela região, 

concretamente o “linguajar típico de Minde”. A mesma justificação é reiterada: “É um 

património que ‘resulta de um processo’ comunicativo entre as pessoas para terem mais 

eficácia e eficiência na negociação (troca comercial), na medida que a comercialização era 

fulcral para a sobrevivência e subsistência da população naquele contexto socioeconómico. 

Pois havia uma organização socioeconómica que deu autonomia e sobrevivência às populações 

de Alcanena durante muitos anos sem a intervenção do poder central. Em suma, o Território 

molda o Ser humano, e o Ser humano ‘transforma’ o Território”. Este exemplo resume bem o 

impacto do Desenvolvimento no Património após-1945, e é extensivo a uma Museologia Social 

que se generalizou a nível mundial. E faz-nos compreender as três transformações que o 

impacto da ideologia do Desenvolvimento provocou na Museologia e no Património: − i) O 

‘Objecto que constitui o património passou a incluir Objectos-Código; ii) o ‘Uso dado ao 

património’ baseado apenas no ver-contemplar alargou-se para um Uso Comunicacional Total; 

e iii) o ‘Valor Patrimonial’ transformou-se em Valor Transformacional. 

         Todavia, a partir de 2010 uma nova mudança e novas competências passam a ser exigidas 

à Museologia. Provocadas pela globalização, pelo multiculturalismo, pelo hibridismo, pelos 

fluxos migratórios e transnacionais, pela mudança tecnológica. E ainda, pelos avanços 

científicos recentes, quer ao nível do conhecimento da biologia molecular da memória (E. 

Kandel, 1999, 2001, 2012); quer na aplicação das novas descobertas da cognição (por exemplo 

Wynn & Coolidge, 2010) à comunicação museal; quer ainda pela nova relação estabelecida nos 

museus entre o «cérebro e os objetos» e entre os «visitantes e as máquinas/tecnologias». 

         E novas competências passam a ser exigidas nos conteúdos curriculares do ensino e 

formação da museologia. Apesar de verificarmos que a maioria dos cursos de formação e ensino 

ainda não os adotaram. Referimo-nos, por um lado, às competências em novas tecnologias de 

informação e comunicação (TIC) e em computação em tempo real usadas atualmente nas 

expografias (Ana Moutinho, 2013, in Exposição “Lisboa em Tempo Real”). E por outro lado, à 

revalorização e à crucial importância do trabalho em Documentação que hoje em dia é exigida 

em inúmeros museus, bibliotecas, arquivos e bases-de-dados e de meta-dados. Os responsáveis 

pela Documentação, em vez de adoptarem a cisão cartesiana entre imaterial e material, chamam 

com pertinência a atenção para o «património digital».  

         Neste contexto, e no esforço de dar resposta a estas novas exigências disciplinares e 

académicas, são pioneiros a nível mundial os contributos da Parceria estabelecida entre a 

Universidade Lusófona de Humanidades e Tecnologias (Lisboa), a Universidade de São Paulo 

(Brasil), e a Universidade do Rio de Janeiro/UNIRIO (Brasil). Cujos resultados se expressam 

não apenas no conteúdo das legislações publicadas recentemente nos dois países (Brasil e 

Portugal), mas também na criação de um novo sistema de formação e ensino da Museologia.  

A nível científico e académico, integrando os avanços atrás referidos, destacam-se 

vários contributos importantes. Mário Moutinho e Judite Primo (ULHT) introduzem o conceito 

de “Sociomuseologia”. Mário Moutinho (ULHT) renova a importante reflexão entre “objeto 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

17 
 

herdado” e “objeto construído” no contexto do processo de algoritmização/representação do 

património que as tecnologias digitais vieram atualizar. Judite Primo (ULHT) contribui para os 

prolegómenos de uma Didática da Museologia com o modelo que introduziu nos cursos de 

mestrado e doutoramento. Cristina Bruno (Universidade de São Paulo) apresenta um novo 

modelo teórico de relação entre museu, comunidade e património. Marcelo Cunha 

(Universidade Federal da Bahia) introduz uma sagaz crítica política à retórica das expografias 

contemporâneas. Mário Souza Chagas (Universidade do Rio de Janeiro/UNIRIO) provoca o 

rompimento do estruturalismo relacional através da “poética e do imaginário museal”, 

introduzindo o conceito de “Imaginação Museal” em sintonia com os avanços sobre a cognição. 

Em 2010, Pedro Manuel-Cardoso (ULHT) faz a descoberta da “Estrutura do Valor 

Patrimonial”, obtendo a evidência factual da existência de um mapa cognitivo alojado no 

cérebro, constituído por codificações que impelem a priori a definição daquilo que é 

classificado por Património, e que é transversal quer a todos os tipos de património, quer às 

diferentes épocas e contextos histórico-sociais que se foram sucedendo no percurso humano. 

Ana Moutinho, em 2013, concebe e aplica os conhecimentos em computação, em Realidade 

Aumentada, e em tecnologias de informação e comunicação (TIC), à Exposição “Baixa (Lisboa) 

em Tempo Real”; e coordena, na qualidade de investigadora e docente, o Laboratório de 

Museologia e Computação por si implementado na Universidade Lusófona de Humanidades e 

Tecnologias. 

A integração destes novos contributos com os que foram fazendo a História da 

Museologia, conforme a síntese do percurso histórico apresentada no Quadro 3, estão a permitir 

redefinir o conceito de Objeto em Museologia e a renovar os métodos de ensino e formação, 

justificando ser considerada uma área disciplinar autónoma.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

18 
 

6 – A utilidade de questionar a Museologia 

Em termos práticos, qual a utilidade de questionar assim a Museologia? 

Para o avaliar repare-se no que foi exigido no passado mês de Janeiro de 2014 a uma 

arguência de uma Tese de Doutoramento em Museologia. Num determinado momento, o 

Professor arguente disse: 

 

 

[...] Porém, há necessidade de juntar à justificação que o Candidato deu, a razão 

porque esta Tese é um contributo para a Museologia.  

Ora para isso é necessário saber, com clareza, o que é a Museologia.  

Pois, é a finalidade da Museologia que define os problemas da Expografia em contexto 

de Museu. Fora da finalidade da Museologia os problemas da Expografia são outros, consoante 

essas outras finalidades e objetivos não-museológicos e não-patrimoniais. Por exemplo: o 

vitrinismo; a decoração; o pretexto para usar o espaço do museu para fazer arte, arquitetura, e 

design; ou para encontrar um sítio paralelo para fazer uma carreira na educação ou académica; 

ou para fazer comércio de bens e produtos como nos supermercados e feiras; ou o pretexto para 

promover candidatos, e fazer política; ou para fazer eventos e cerimónias mediáticas com fins 

sociais e culturais; etc. Todos os objetivos e finalidades são possíveis e legítimos, mas nem 

todos são Museologia. Cada finalidade e cada objetivo impõem à Expografia modos e técnicas 

diferentes. Se a Museologia não diferir e não tiver identidade epistemológica, então, todos os 

cursos e graus académicos em Museologia, e portanto todas Teses ditas de Museologia, são um 

logro e uma ilusão.  

Os contributos de uma Tese em Museologia aferem-se em relação a esses problemas 

derivados da sua finalidade própria. 

Ora, de facto, a definição-de-partida que o Candidato escolheu, na página 53, obriga a 

considerar a Museologia não como o somatório prostituído das partes que se justapõem e 

confluem nela  por exemplo: a arte, o design, a arquitetura, a engenharia, a informática, a 

comunicação, a conservação, o turismo, o urbanismo, o desenvolvimento, a educação, e tantos 

outros domínios (como passou a ser moda).  

Aristóteles, no Livro I da Ética a Nicómaco, ajudou a definir o que é uma coisa que 

não se dilui nas outras. Diz ele: “Chamamos de Absoluto e Incondicional aquilo que é sempre 

desejável em si mesmo e nunca no interesse de outra coisa”.  

Falta-nos portanto definir Museologia assim, para que possamos perceber o contributo 

desta Tese, e de todas as que se quiserem candidatar a sê-lo. 

É a definição de Museologia que estabelece em termos epistemológicos os problemas 

como sendo os seus. Logo, é isto que permite avaliar o contributo das Novas Tecnologias de 

Informação/Comunicação para a Museologia, e portanto o contributo desta Tese. 

A Tese do Candidato é de Museologia na parte que investiga e deseja que a 

compreensão do significado de um objeto (ou de uma coisa patrimonial, seja ela material ou 

imaterial) fique melhor alojada na cognição de cada Pessoa e na Memória Colectiva, e aí 

permaneça, quem sabe eternamente, como uma codificação nos percursos sinápticos a longo-

prazo, transmissível de geração para geração, independentemente dos Contextos (naturais, 

sociais, ou culturais). 

E porque é essencial e imprescindível definir com clareza o que se entende por 

Museologia? Porque é essa definição que permite saber quais são os problemas e as questões 

que faltam resolver, e portanto se os trabalhos contribuem ou não para ela.  

 

Senhora Presidente do Júri... 

[…] 

 

 

 

 

 

 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

19 
 

7 – O Campo disciplinar e epistemológico da Museologia 

Perante esta exigência que a formação contemporânea em Museologia obriga os 

candidatos a possuírem, agora, é a minha vez de perguntar:  Qual é o campo epistemológico e 

disciplinar da Museologia? Permitam a seguinte resposta:  

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

O Património é um tipo particular de Relevância. A Museologia é o trabalho e o processo de codificação dessa 
Relevância/Património. A Relevância é simultaneamente um fenómeno e uma decisão. O Destino a dar a essa Relevância (ou 

Património) é o que motiva o trabalho museológico. São estas duas tarefas (decidir «o que é Relevante»/Património; e dar-lhe um 

Destino) que estabelecem a especificidade da Museologia em termos epistemológicos. Porém, a interrogação e o enigma 

permanecem:  Que fenómeno é esse pelo qual umas coisas são mais importantes/pregnantes do que outras? Donde vem essa 

assimetria de valor para as coisas que compõem o Mundo e a Vida? Porque se é impelido a preservá-las e a transmiti-las? Será uma 

decisão, ou uma compulsão? Será uma escolha, ou uma obrigação determinada a priori? Terá nascido apenas com o Ser Humano 
ou vem de antes? 

[in MANUEL-CARDOSO, Pedro (2013). “Museologia e Ciência. Campo Disciplinar e Objeto de 

Investigação. Contributo para a construção da problemática que contextualiza o campo 
disciplinar da SocioMuseologia”, Lisboa: IGAC] 

 

 

 
 

 

PATRIMÓNIO 

 

Processo de 
Patrimonização 

[SIMBÓLICO] 

 

Contexto-

Consciência 
FENOMENOLOGIA 

 

Indivíduo/Cognição/ 

Consciência 
“It from Bit or bit from It?” 

 

 

MEMÓRIA 

 

Processo de Memória 

[BIO-QUÍMICO] 

Contexto-Mundo 

POSITIVISMO 

 

Sociedade/Natureza 

 

 

 

MUSEOLOGIA 

 
Processo de 

Musealização 

[OPERATÓRIO] 

Processo de transformação do Património numa 

‘representação’ de modo a ter possibilidade de ser 

codificado em Memória (individual e coletiva) 

Processo de transformação da 

Realidade (coisas, objectos) em 

«Património» 

Processo de transformação do Património em 

Memória (Individual: a concretização efectiva 

da codificação no cérebro; Coletiva: a 

codificação em suportes, arquivos, bibliotecas 

ou museus desde que possíveis de aceder pelos 

cérebros’) 

Exige uma Descrição Conceptual [pois é 

uma operação de transformação simbólica 

equivalente ao processo de Formação da 

Identidade (por ex. Paul Ricoeur, 1987)] 

Exige uma Descrição físico-química 

e matemática 

[por ex. Squire & Kandel, 2002] 

Exige uma Descrição Operatória [por ex. as que se encontram 

nos manuais, e na legislação ou normas que definem as funções 

da museologia/património] 

RELEVÂNCIA e DESTINO 

 

O Património é um tipo de Relevância. E é 

simultaneamente um fenómeno e uma decisão. 

São eles que accionam o processo de 

codificação que se designa por «Museologia». 

O Destino a dar a essa relevância (ou 

Património) é o que motiva o trabalho 

museológico. São estas duas tarefas (decidir o 

que é Relevante/Património; e dar-lhe um 

Destino) que estabelecem a especificidade da 

Museologia em termos epistemológicos. 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

20 
 

8 – Imaginar no presente um futuro para a Museologia 
 

 

“A Pessoa, atenazada na dialética entre liberdade e culpa, sente-se só diante 

[do Mundo ou] de Deus. Como o cavaleiro da fé de que fala Kierkegaard, 

cavaleiro que, diante de Deus [ou do Mundo], não dispõe senão de si próprio, 

em um isolamento infinito”. (P. Ricoeur, 1983, Temps et Récit : L'intrigue et le 

récit historique). 

 

 

Perante a soma do Dizer com o Fazer, perante as duas perguntas socráticas «O que é a 

Museologia? De que estamos a falar quando falamos dela?», perante todo o conhecimento, que 

posso Eu simples mortal sem a ajuda dos Outros?  

O irresistível impulso contemporâneo de transformar a realidade em Património e pô-la 

em ‘museus’ ― desde objectos até cidades e mesmo regiões inteiras ― será um sinal 

antecipador do futuro, ou é apenas um mero reflexo da conjuntura do presente?  

Seja qual for a resposta o Património parece ajudar-nos a estar juntos num sentimento 

de humanidade global, decididamente antropocêntrico, que talvez seja o melhor antídoto para 

enfrentarmos a Mudança, seja ela real ou imaginada. Há quem diga que foi o Património que 

construiu o nosso actual conceito de passado (Marstine, 2006; Gable, 2006), outros dizem que 

esculpiu a identidade cívica da pessoa no mundo global (Crane, 2000; Saumarez Smith, 2006; 

Bennett, 2006; Conn, 2010), outros dizem que sem ele não conseguiríamos pensar o mundo 

(Preziosi, 2009) nem a sociedade (Fyfe, 2006). É tudo isto que a Museologia tem de estudar. 

Talvez o frenesim contemporâneo de tudo querer patrimonizar e de tudo querer 

musealizar seja a expressão de alguma transformação prestes a ocorrer  tal como quando 

precisamos de «arrumar as coisas antes de uma longa viagem». Não por causa de qualquer 

arbítrio infundado. Mas por causa do mesmo esquema de sobrevivência que nos conduziu a 

sermos o que somos no processo da Vida. Por causa do receio  e da prudência  perante a 

inevitabilidade da Mudança. Para que tudo não termine para a espécie humana por causa da 

falta de tempo ou de espaço para onde irmos em resultado de um diletantismo imprudente. 

Talvez seja para isso que sirva a Museologia. Para nos prepararmos continuamente para a 

inexorabilidade da Mudança ― essa condição sempre tão potente que faz avançar e 

simultaneamente leva à entropia e ao esquecimento. Não apenas para ficarmos com a memória 

das obras que fizemos, e somos capazes de fazer, sem se ter que regressar ao início ou refazer 

uma fase já ultrapassada. Não apenas para ficarmos com a memória do que fomos, mas também 

para através do património adquirirmos uma habilidade cada vez mais apurada para escolhermos 

o que é Relevante. E essa capacidade não é crucial apenas dentro da complexidade de cada 

contexto existencial, é-o também quando defrontamos o desconhecido ou a imprevisibilidade. 

E se o primeiro museu tivesse ocorrido há 1,8 mil milhões de anos …com a estratégia 

de Vida Eucariote? Porque foi exatamente nesse momento que ocorreu pela primeira vez o 

fenómeno de «guardar as informações vitais num local especial, a que chamamos núcleo da 

célula, protegidas por uma membrana, para poderem ser transmitidas à geração seguinte». 

Hoje, em 2014, na Universidade de New York, vemos o júbilo de conseguirmos criar 

vida ex nihilo, concretamente a partir de um cromossoma sintético desenhado em computador 

por uma equipa de sessenta biólogos moleculares (Jef Boeke). Mas em 2010, uma equipa de 

cientistas dirigida por John Craig Venter conseguiu sintetizar o genoma da bactéria Mycoplasma 

mycoides a partir do seu código genético arquivado num computador, e introduzi-lo na bactéria 

Mycoplasma capricolum, cujo ADN tinha sido previamente removido. A nova bactéria 

sintética, a que se deu o nome de Mycoplasma laboratorium, passou a viver e a reproduzir-se 

milhares de milhões de vezes controlada pelo novo genoma. Nesse momento, Venter afirmou 

“ser o primeiro organismo vivo cujos pais são um computador”. Acendendo ainda mais a atual 

discussão sobre:“It from Bit or bit from It?” (F.W. Kantor, 1977; J.A. Wheeler, 1990). 

Ora, isso prolonga e dá veracidade a esse percurso museal além e aquém do atual Ser 

Humano. Mesmo que seja ele a perpetrar, com a sua imaginação, essa ilusão de distanciamento, 

como temos vindo a chamar a atenção há alguns anos  por exemplo com o “Manifesto contra a 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

21 
 

Antropologia Silenciada” que nos valeu uma violenta reação, ou no “Manifesto pelo Fazer 

Impronunciável”.  

Os próximos museus (chamem-se arquivos, bibliotecas, monumentos, bases-de-

metadados, ou outros nomes) apenas merecerão esse nome se continuarem a ser capazes de 

prosseguir essa tarefa. E a cumprir essa função de construírem a Relevância e dar-lhe um 

Destino  no mínimo, até à próxima geração, no máximo, até à Eternidade.  

Durante o percurso histórico houve muitos objectos, muitos usos e muitos valores 

patrimoniais. E no futuro certamente muitos mais hão-de surgir. De todas essas escolhas sobre o 

que é «vital e relevante» ― a que damos o nome de Património ― existem as estruturais, as 

conjunturais e as episódicas. As que estão na Estrutura do Valor Patrimonial provindas da 

anterioridade biológica; outras vindas da vida em sociedade; e outras, como o valor 

transformacional, acrescentadas pela complexidade cultural. Esse processo de codificação da 

Relevância ― que mantém na Memória os critérios pelos quais escolhemos aquilo que é 

Património ― permanece perene desde há mil e oitocentos milhões de anos com o aparecimento 

da estratégia de vida Eucariote. Uma estratégia que guarda no núcleo da célula, protegidas por 

uma membrana, as informações vitais que hão-de ser transmitidas às gerações futuras. Assim 

mesmo. Tal como fazemos nos sítios que agora chamamos Museus.  

A conclusão principal é a de que o Património ― sejam quais forem os objectos e a 

materialidade que se considerem ― é um ‘código’ e uma ‘codificação’ que permitem à 

consciência (cérebro) fazer a gestão da Relevância e colocá-la em Memória. Os objectos 

funcionam como interruptores de onde a cognição extrai essa Relevância, servindo para a 

detectar em cada ambiente ou contexto. É ela que verdadeiramente é o Património ― tal como 

podemos ver com a Dryas Octopetala, com Messel, com Agnasta Gneiss, com Nuvvuagittug, 

com o Manto de Nossa Senhora de Guimarães, e em inúmeros outros casos resultantes da 

investigação em Museologia. Os objectos de Füsum que Kemal coleccionava compulsivamente 

no Museu da Inocência de Orhan Pamud não valem por si, são património pelo amor que 

sinalizam para a cognição de Kemal (O. Pamud, 2010). O Património não é a materialidade 

desses objectos, é a relevância que eles permitem à cognição detectar e gerir. Quando deixam 

de ser essa sinalização perdem a qualidade patrimonial. Muitos outros exemplos empíricos 

mostram que os Objetos deixam de ser ‘património’ logo que não sirvam para fazer essa gestão 

da relevância.  

Os resultados alcançados pela Museologia indicam que o Património é a ferramenta 

humana (Cultural) para gerir a Relevância, e que a sua compreensão ocorre no domínio deste 

fenómeno bio-socio-cultural. Mas refutamos a afirmação de que “uma suposição é relevante 

dentro de um contexto se, e apenas se, tiver algum efeito contextual nesse contexto.” (Sperber & 

Wilson, 2001). Pois a relevância que o Património encerra não ocorre apenas desse modo  

fechada na especificidade particular de cada contexto sócio-histórico; ou nas propriedades 

materiais, formais ou estéticas de cada objeto patrimonial.  

Foi possível demonstrar que a redução algorítmica da Relevância a códigos permitiu 

desenvolver capacidades cognitivas cada vez mais apuradas e eficazes. E, ao ser possível pôr em 

código o valor patrimonial dos Objetos (materiais ou imateriais), foi possível transmiti-lo às 

gerações seguintes sob a forma de codificação. Portanto, ser relevante num contexto (época) 

pode ter um efeito noutra época e noutro contexto. Esse processo de codificação foi, pelo menos 

em parte, responsável pelo aparecimento da abdução, da analogia, da dedução, da homologia e 

das restantes capacidades inerentes aos nove valores patrimoniais que se descobriu existirem 

nesse mapa mental que designámos por Estrutura do Valor Patrimonial (Manuel-Cardoso, 

2010). São eles que servem de critérios-instruções para seleccionar os Objetos que designamos 

por Património e dotá-los da qualidade patrimonial. São esses critérios que transformam a 

Realidade e os Objetos em Património. E que trabalham para aperfeiçoarem a habilidade da 

mente nessa busca da Relevância. A gestão da Relevância durante a filogenia, pela importância 

que se verifica ter para o êxito adaptativo, tem grande probabilidade de constituir uma parte da 

explicação para a origem da própria cognição. Os factos indicam que este é um caminho que 

vale a pena percorrer na investigação e na interpretação do Património pela Museologia.  

Mas os resultados que alcançámos indicam também que, no caso do Património, não é 

verdade “que não haja qualquer expectativa” dos seres humanos gerirem a Relevância de modo 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

22 
 

“equilibrado e satisfatório” como afirmam Dan Sperber e Deirde Wilson (Sperber & Wilson, 

2001, p.240). Essa esperança está nas heurísticas que os mesmos autores reconheceram 

existirem, “sendo algumas inatas, outras desenvolvidas através da experiência” (ibidem), e que 

neste trabalho verificámos estarem codificadas no cérebro. As quais Arthur Kœstler já tinha 

chamado “regras de jogo”, pressupondo que regiam “a vida orgânica, em todas as suas 

manifestações, desde a morfogénese até ao pensamento simbólico” (Watzlawick & all. 1972, p. 

21). O Património ao resistir aos diferentes contextos que se foram sucedendo, e ao deixar de ser 

uma mera conjectura introspectiva, ajuda a compreender o pensamento e a acção humana, e 

contribui para reforçar a “(…) ligação entre as ciências tradicionalmente vocacionadas para a 

natureza e o mundo físico e as humanidades.” (Squire & Kandel, 2002, p.223). 

Ora se assim for, se é isso o que objetivamente ocorreu e ocorre, então é a partir daí que 

se terá que encontrar a resposta para a pergunta inicial. Queiramo-lo ou não.  

A compreensão do Património pela Museologia ocorre no domínio do fenómeno bio-

socio-cultural da Relevância. Em termos teóricos, o Estudo do Património pela Museologia visa 

a compreensão do processo que confere à realidade-existência a qualidade patrimonial através 

de um modelo interpretativo que relaciona três processos diferentes: o de patrimonização, da 

musealização e da memória. Cujo Contexto é uma oscilação permanente entre Fenomenologia e 

Positivismo. Em termos práticos, essa compreensão do Património conduz o trabalho da 

Museologia a ter por objetivo a obtenção de um ‘suporte’ com ‘documentos/dados’ de ‘partes 

da realidade-existência consideradas Relevantes. E a sua tarefa é conseguir que a memória-

cognição (individual e coletiva) lhe tenha acesso (‘informação’) vencendo quaisquer limitações 

(espaciais, temporais, contextuais ou outras). Quiçá, para dotar os seres humanos de uma 

eventual vantagem adaptativa.  

Os designados ‘museu’, ‘biblioteca’, ‘arquivo’ e outras infra-estruturas equiparadas 

servem para envolver alguns tipos de património para os melhor gerir e preservar, mas jamais se 

podem confundir com o Património ou com a Museologia como vulgarmente se tem feito. 

O modo como este texto redefine o Património e o decompõe analiticamente torna 

possível uma reformulação das políticas patrimoniais, e permite adoptar um índice de avaliação 

do trabalho museológico que lhe confere mais eficácia e eficiência. Coloca à disposição as 

ferramentas conceptuais e técnicas que permitem guiar essa reforma. Uma reorientação cuja 

premissa é a de que o Património tem um papel importante no projecto ambicioso de 

sobrevivermos à Mudança. E de que só terá utilidade se puder ser ‘lido’ pelo cérebro dos 

presentes e dos vindouros… pertençam eles a que etnia, sociedade ou cultura pertencerem. Se 

puder servir sobretudo a um sentido neguentrópico da nossa Continuidade. É esta perspectiva 

que alarga o horizonte do Património, e a nossa responsabilidade por ele. Pois prevalece um 

forte etnocentrismo que não nos deixa «vê-lo» nem «geri-lo» como a contemporaneidade exige.  

A questão patrimonial é pertinente para a Cultura porque são as soluções para 

continuarmos a existir na Vida e na Natureza que separam, provavelmente, o que é fundamental 

do que não é. Mas também é importante porque permite perceber como jogam as duas principais 

convicções contemporâneas: a do Desenvolvimento e a da Ciência. E o Património exige que a 

Cultura não se abstenha de falar delas como ideologias. Exige que não se abdique da crítica 

permanente aos sistemas de validação da verdade próprios de cada época. Na interpretação do 

património é isso que impede a auto-referência e o impasse tautológico. É a procura dessa 

exterioridade que permite alcançar as analogias fundadoras de novos saberes, e as intuições de 

rompimento que derrubam os ciclos fechados e os impasses tomados como ‘o fim’ ou ‘o limite’, 

como por exemplo aquele a que Wittgenstein nos condenou, de o Ser e o Pensar ficarem 

irremediavelmente presos à alternativa de Dizer ou ficar em silêncio. Chegando a afirmar que 

sem a pergunta jamais se encontraria a resposta (Wittgenstein, 1987, ¶6.5). O que não é o 

mesmo que Charles Sanders Peirce diz ao dizer que para conhecer o primeiro esforço deve ser 

imaginar (Peirce, 1960, I: ¶46). O Património revela a fraqueza e os limites de uma 

interpretação reduzida ao Eu-biográfico e ao Eu-narrativo próprios do método intersubjetivo. 

Com o Património constatamos que comunicar não se esgota no dizer. Nele, nem comunicar é 

apenas dizer. 

Razão pela qual a Museologia se defronta profundamente com o problema da 

polissemia. O carácter polissémico e indecidível do Património, e a necessidade desse problema 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

23 
 

ser constantemente resolvido nos actos comunicativos que são as expografias, tornam difícil 

encontrar uma resposta simples e definitiva para as perguntas: «Estou a ver o quê? Como, 

dentro de mim, e por que parte de mim estou a ver o Património? O que é que sempre vi do que 

estou a ver, e o que poderei ainda não ter visto? O que é que esse ver não me deixou ver? Qual é 

a responsabilidade na comunicação que se faz dele à comunidade?». Porque onde alguém vê 

num objeto patrimonial a prova de uma vitória militar, outra pessoa vê no mesmo objecto um 

acto criminoso de colonialismo; onde alguém vê o lado positivo outra pessoa vê o lado 

negativo. Em Museologia o património é simultaneamente o verso e o anverso, a afirmação e a 

negação, a lembrança de algo e o esquecimento de outra parte, e assim sucessivamente. Que, de 

facto, um objecto patrimonial assume vários significados e está sempre para além da evidência 

empírica e do positivismo do contexto onde está inserido. E que a sua interpretação oscila 

permanentemente entre o positivismo e a fenomenologia. Porém, nos museus e nas exposições 

todos os objetos vão parar ao cérebro, e têm lá morada como representações. Como caberiam lá 

se não houvesse essa transformação?  

O que obriga a Museologia a tomar consciência de que o Património envolve uma 

pluralidade de interpretações que exigem aquilo a que Jean-Michel Berthelot (1998) chamou “o 

dever de inventário” (Le devoir d’inventaire). Para o qual Achile Weinberg apresenta, o que, na 

sua perspetiva, seriam os seis principais procedimentos de explicação utilizados na pesquisa 

científica: “(...) os procedimentos causal, funcional, estrutural, hermenêutico, actancial e 

dialético” (Weinberg, 1998, p.23). A que correspondem os seguintes dez métodos e técnicas, 

“(...) análise de conteúdo, observação participante, método clínico, entrevistas e questionários, 

testes, histórias de vida, investigação-acção, tratamento estatístico, sondagem, 

experimentação.” (Dortier, 1998, p.21). No seio dos quais surgiriam as seis principais 

orientações epistemológicas que permitem na actualidade justificar a razão de ser do próprio 

processo científico: “(...) Karl Popper (1902-1994) com o racionalismo crítico; Thomas Kuhn 

(1922-1996) com a estrutura das revoluções científicas; Imre Lakatos (1922-1974) com a 

competição entre os programas de pesquisa científica; Paul Feyerabeng (1924-1994), com a 

teoria anarquista do conhecimento; Gaston Bachelard (1884-1962), com a razão e a 

imaginação.” (Dortier, 1998, p.18). Um “dever de inventário” que a Museologia não poderá 

deixar de ter em consideração se quiser discernir a operação ideológica que a Ciência e o 

Desenvolvimento provocam na Realidade Patrimonial contemporânea. 

Em 2006 concebi uma exposição para o Museu Nacional de História Natural sobre 

aquilo que, na minha opinião, especifica mais o «ser humano» (em termos biológicos e 

naturais). Que, na minha opinião, é a sua capacidade de «Pôr em Código» tudo o que o rodeia. 

De reduzir a Realidade a um algoritmo que caiba no cérebro. De reduzi-la a uma linguagem 

adequada à máquina que o nosso cérebro é, condição sem a qual é impossível fazer os objetos 

circular pelas sinapses e dendrites até aos neurónios. As 

palavras/números/ícones/símbolos/índices são objetos-icónicos (suportes de informação) 

resultantes dessa redução algorítmica. São uma espécie de algarismo condensado da simbiose 

entre o dentro e o fora; entre o Nós, o Real, e a Existência. São a possibilidade de fazermos essa 

dança de vai-e-vem, a que exteriormente damos o nome de metáforas e metonímias. E outros 

jogos, tais como a poesia, a música, a matemática, a escrita, e muitos mais. Se houvesse uma 

alcunha que se tivesse que dar aos seres humanos eu escolheria: «os codificadores».  

Em Paris, em Setembro de 1981, no então recente Centro Georges Pompidou, estava, 

afixado junto a muitos outros, um pequeno Cartaz (que pedi para trazer) que anunciava uma 

exposição em Gent: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

24 
 

 
 

 

O Cartaz confronta o visitante com a pergunta:  Não será o ser humano, afinal, o único 

e o verdadeiro Património? Mas na minha opinião a compreensão do património está nele 

prisioneira do impasse entre «materialidade vs. narrativa», ou «objecto vs. texto». Um impasse 

que Susan Pearce ou Susanne Kuchler não captam senão superficialmente, porque o patamar 

está acima da auto-referência de que não conseguem sair, ao escreverem:  

 

“As nossas coleções não nos mostram a realidade exterior; mostram-nos apenas a 

imagem de nós mesmos … para Pitt Rivers, como para todos nós, o vidro de uma 

vitrina apresenta simultaneamente uma visão transparente e um reflexo da nossa 

própria face.” (Susan Pearce, 1996, pp.150-151).  

 

“The list, which in previous installations served as evidence of an ethnographic method 

which makes art of other people’s lives, emerges in Birthday Ceremony as the technique 

of situating the ethnographic. Etched into the glass of each cabinet, the list holds our 

attention and draws us further into the small world contained within. And suddenly, as 

if by chance, we see that what we thought was an artwork – designed as installation for 

and within the abstract context of the gallery environment – is in fact «the living person 

personified». As it finds its subject in objects turned art, ethnography may never be the 

same again.” (Susanne Kuchler, 2000, p.108)  

 

 

A Museologia, concebida como o estudo e a gestão do Património, remete para uma 

sucessão de codificações da Relevância (a existência de ‘códigos’ e mapas-cognitivos 

codificados a priori) idênticas às que observamos empiricamente nos domínios biológico, social 

e cultural. A Museologia contribui em termos científicos para o estudo desse fenómeno da 

Relevância, mostrando que necessita de mais investigação e reflexão. Pois aponta para uma 

anterioridade, e para um efeito na posteridade a não desprezar.  

Ao definirmos assim o campo epistemológico da Museologia vamos encontrando 

gradualmente um conjunto de contributos que lhe dão cada vez maior credibilidade e 

justificação científica. Jean-François Dortier em 2014, acerca das ciências cognitivas e da sua 

evolução, lembrava aquilo que H. Gardner (1991) refere, de que o funcionamento do cérebro 

humano opera por categorias e mapas mentais codificados a priori, e que a memória não regista 

passivamente os dados, reorganiza-os e reinterpreta-os através de esquemas e padrões pré-

estabelecidos. O que E. Kandel (2001) já tinha confirmado ao nível da biologia molecular da 

cognição. Outros contributos, vindos da linguística e da antropologia, corroboram este caminho 

que apontamos para a Museologia: “O que torna razoável essa esperança é o facto de os seres 

humanos possuírem um certo número de heurísticas, sendo algumas delas inatas, outras 

desenvolvidas através da sua experiência, cujo objectivo será o da escolha de fenómenos 

Relevantes.” (Dan Sperber & Deirde Wilson, 2001, p.238). Ao que se juntam contributos vindos 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

25 
 

da reflexão fenomenológica e da filosofia: “É notável que o actante se remeta para os objectos 

como «objetos-valores». Se é em termos de «avaliação» que me reporto ao mundo, então, não 

pode suceder que «eu não me avalie a mim próprio» a partir do momento em que «valorizo», 

isto é, desde o momento em «prefiro uma coisa a outra». Remeto aqui para a análise da 

«preferência» feita por Aristóteles no Livro III da Ética a Nicómaco. «Preferir» é «pôr algo 

acima de qualquer coisa»; neste sentido, todas as preferências implicam uma operação 

hierarquizante. Louis Dumont insiste fortemente na função hierarquizante. Vê nela uma 

estrutura fundamental através da qual as próprias «significações» de uma comunidade 

histórica se revestem de uma função ideológica. É esta função hierarquizante que eu vejo 

construída na linguagem, logo, «preferir» é dizer: «mais vale isto do que aquilo».” (P. Ricoeur, 

1988, p.83). 

Que resiliência é essa que o Património possui?  

Sejam quais forem os objetos/coleções que se considerem, o Património é uma 

codificação. Que permite «fazer a gestão da Relevância, transmiti-la, e colocá-la em memória». 

É essa relevância que verdadeiramente é o Património.  

Essa Relevância é o enigmático fenómeno, ainda não totalmente explicado, pelo qual o 

ser humano dá mais importância a umas coisas do que a outras. Chegando até a hierarquizá-las e 

a classificá-las em listas, como as que existem um pouco por todo o Mundo. Até à descoberta da 

“Estrutura do Valor Patrimonial” (P. Manuel-Cardoso, 2010) a compreensão só conseguia 

aceder à parte exterior desse fenómeno. Ainda só o acedíamos através da exterioridade e da 

ostentação que a sua evidência oferecia à compreensão. Razão pela qual a definição do ICOM é 

meramente descritiva. É esse incómodo que vemos na atualidade, por exemplo, no último 

Colóquio do “Fórum UNESCO” que decorreu em 2012 em Paris. Incómodo para o qual temos 

vindo a antecipar uma resposta. 

Musealizar não é apenas instalar os «objetos e as coleções» nos «Museus», e muito 

menos construir ou ocupar edifícios que depois passam a ter esse «nome». Musealizar é colocar 

a Relevância Patrimonial na Memória e na Cognição.  

E essa Relevância deve ser entendida como o principal recurso endógeno da 

sobrevivência  Isto é, daquilo que hoje se designa por desenvolvimento, qualificação, emprego, 

e competitividade… Há muita ingenuidade quando se reduz o Património a um assunto 

«artístico, cultural, ou de entretenimento». O Património não é apenas algo herdado do 

Passado; o Património mantém e treina competências cognitivas consideradas relevantes no 

processo adaptativo do ser humano. É a esse contributo  sempre com origem no Presente  

que se deve chamar «Educação Museal».  

Desde o processo de hominização sempre houve «aquilo que os Europeus julgaram ter 

inventado com a palavra Património» … Sempre houve um trabalho meticuloso de gestão das 

Coisas que «não se devem dar», «nem trocar», «nem vender», «nem apenas guardar», mas sim 

«guardar para transmitir às gerações vindouras» (Weiner, 1992). Sempre houve esse trabalho 

museológico e essa deontologia Patrimonial.  

O valor  e a própria noção de património  dependem da «interpretação e da 

comunicação» a um nível muito mais profundo do que se pensava antes de 2010, isto é, antes da 

descoberta de uma “Estrutura do Valor Patrimonial” codificada no cérebro.  

«Museus» e «Património» são dois assuntos diferentes, que convém distinguir com 

clareza na teoria e na prática museológica. O Museu não resolve a Musealização, e muito menos 

a Patrimonização.  

A Museologia, mostra como é surpreendente sabermos decidir o que é Relevante apesar 

de não possuirmos qualquer certeza absoluta acerca do Mundo e das coisas que o compõem. Isto 

é, saibamos atribuir mais valor a umas coisas do que a outras; saibamos preferir isto a aquilo; 

em suma, saibamos designar o que é ‘património’. Mostra como o conhecimento do Património 

na contemporaneidade exige que dominemos as ‘escalas do mundo’ já não cingidas apenas à 

vida humana.  

A Museologia procura e investiga os antecedentes e os factos que comprovam 

empiricamente esse fenómeno da «Relevância que é preservada e documentada para ser 

transmitida e restituída/comunicada ao futuro», a que chamamos Património. Ao mesmo tempo 

que estuda os modos com os que nos antecederam fizeram, técnica e conceptualmente, esse 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

26 
 

trabalho de preservação-documentação-comunicação-transmissão. Mas também como os 

recetores desse Património o receberam e trataram.  

A Museologia em termos científicos e profissionais ensina a transmitir essa Relevância 

(Património) à compreensão do Presente, e a prepará-la para fazer a viagem ao Futuro. 

A Museologia, em termos científicos e epistemológicos, estuda e gere o Património, de 

modo a conseguir que seja codificado em Memória (individual e coletiva) e transmitido aos 

presentes e vindouros.  

Para a Museologia o Património é aquilo que foi escolhido, simultaneamente, por ser 

Relevante (fenómeno), e por se querer (comportamento) que seja transmitido/comunicado aos 

presentes e vindouros. Para a Museologia essa Relevância não são apenas os critérios que estão 

expressos em normas, leis, e regulamentos; são também aqueles que estão codificados a priori, 

eventualmente num mapa cognitivo codificado no cérebro, a que chamámos “estrutura do valor 

patrimonial”, cuja investigação nos permitiu descrever alguns deles. É através desses critérios 

que o ser humano classifica e hierarquiza valorativamente as coisas que compõem a Natureza, o 

Mundo e a Vida (em suma, que escolhe aquilo que é Património). E é simultaneamente este 

fenómeno e este comportamento, juntamente com as coisas/objetos em que eles recaem, que 

constitui o assunto substantivo da Museologia em termos científicos e de busca do 

conhecimento. Os objetos (chamem-lhes materiais ou imateriais, digitais ou analógicos, ou 

sejam a representação hepta-dimensional que apresentámos) servem de interruptores a essa 

Relevância funcionando provavelmente no contexto de um processo epigenético desde o início 

da hominização, e mesmo antes. 

Esta definição e clarificação do Campo Disciplinar da Museologia têm repercussões 

práticas no Ensino e Formação da Museologia, concretamente nos conteúdos curriculares e nos 

prolegómenos de uma Didática da Museologia. Mas também tem repercussões práticas na 

orientação e na avaliação do trabalho profissional. Pois permite obter um Índice que avalia e 

compara, de modo quantificado, os resultados da Gestão do Património. Quer ela se faça num 

museu, arquivo, biblioteca, parque temático, ao ar livre ou fechado numa reserva, in-situ ou ex-

situ, num dispositivo de armazenamento digital, numa base-de-dados.  

 
 

Índice de Avaliação do 

Trabalho de Gestão do 

Património em 

Museologia 

 

      

 

ƒ. 

Ip 

preservar 

+ Id 

documentar 

+ Ic 

comunicar 

 

       

  Ir 

reconstituir 

+ It 

transmitir 

  

       

I = Índice  

p = preservar 

d = documentar/codificar 

c = comunicar 

r = reconstituir/restituir 

t = transmitir 

 

 

ƒ. ip+id+ic 

        ir+it 
 

     

 

A resposta que este texto dá à pergunta inicial que lhe serviu de título, juntamente com 

os resultados alcançados pela pesquisa em Museologia, contribuem para a constituir como um 

campo disciplinar e académico autónomo. Pela razão de possuir não apenas um objeto-de-

estudo perfeitamente delimitado, que as outras disciplinas científicas não abordam, relativo a 

um fenómeno empírico e a um comportamento factual existentes na Natureza, que atravessam 

todas as sociedades humanas desde o processo de hominização; mas também, por possuir uma 

metodologia científica e ferramentas cognitivas de pesquisa adequadas às tarefas de 

investigação e de aplicação.  

Este reconhecimento terá repercussões que não serão despiciendas para a gestão e 

salvaguarda do Património. Todavia, essa atividade humana que a Museologia estuda e gere não 

é despicienda também para o próprio processo de Adaptação do ser humano ao presente e ao 

futuro. Sendo um dos desafios que atualmente coloca aos responsáveis pelo Conselho 

Internacional de Museus e a outras instituições congéneres; mas também às políticas científicas 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

27 
 

e culturais de cada país. Justificando  por causa das consequências que tem para a 

competitividade dos países, para o diagnóstico dos seus recursos endógenos, e para a formação 

do “capital cultural”  a introdução da disciplina de Museologia nos conteúdos curriculares do 

Sistema Educativo desde o Ensino Básico. 

 

Lisboa, 9 março 2014. 

Pedro Manuel-Cardoso 

 

 

Bibliografia: 

 

COLES, Alex (ed.) (2000). Site-Specificity: The Ethnographic Turn. De-,Dis-,Ex-., vol.4, 

London: Black Dog Publishing.  

DESVALLÉES, A. & MAIRESSE, F. (2010). Key Concepts of Museology. (ed. André 

Desvallées and François Mairesse). Paris: Armand Colin. 

DORTIER, Jean-François (1998 Fév.).  La production des sciences humaines. In Sciences 

Humaines, n.º 80, février 1998, Auxerre, 16-21. 

GOB, André & DROUGUET, Noémie (2010). La muséologie: histoire, développements, 

enjeux actuels (2
e
 édition). Paris: Armand Colin. 

GODELIER, Maurice (2000/[1996]). O enigma da dádiva. Col. Perspectivas do Homem, n.º 

51. Lisboa: Edições 70. 

ICOFOM (Comité International de l’ICOM pour la Muséologie) (1980). DoTraM, Documents 

de travail sur la muséologie. Stockholm, Suède. 

KIRSHENBLATT-GIMBLETT, Barbara (1998). Destination Culture. Tourism, Museums, and 

Heritage. Berkeley: University of California Press. 

KUCHLER, Susanne. (2000). The Art of Ethnography: the case of Sophie Calle. In COLES, 

Alex (ed.) (2000). Site-Specificity: The Ethnographic Turn. De-,Dis-,Ex-., vol.4, 

London: Black Dog Publishing, pp.94-110.  

MACDONALD, Sharon. (2006). A Companion to Museum Studies. (Sharon Macdonald cord.), 

Malden: Blackwell.  

MANUEL-CARDOSO, Pedro (2013). Museologia e Ciência. Campo Disciplinar e Objeto de 

Investigação. IGAC: Lisboa. 

MANUEL-CARDOSO, Pedro (2013). O Impasse da Interdisciplinaridade. IGAC: Lisboa. 

MANUEL-CARDOSO, Pedro (2012). Antropologia e Património: Olhar a Realidade, no 

Tempo, perante os Agentes. Universidade Nova de Lisboa. Lisboa. 

MANUEL-CARDOSO, Pedro (2011). A Cultura perante o Património. Tese de Pós- 

Doutoramento. Universidade de Lisboa. 

MARSTINE, Janet. (2006). New Museum Theory and Pratice. (Janet Marstine, ed.). Malden: 

Blackwell.  

PEARCE, Susan (1996). Collecting reconsidered. In “Museum Languages” (1.ª edição 1992), 

edição de Gaynor Kavanagh, Leicester, London e New York, Leicester University 

Press. 

PEIRCE, Charles S. (1960). Collected Papers I. Charles Hartshore & Paul Weiss (orgs.),  

Cambridge (Mass.): Harvard University Press. In Manuel Frias Martins, “Matéria 

Negra – Uma teoria da literatura e da crítica Literária”, 2.ª ed., Lisboa: Edições 

Cosmos. 

PRIMO, Judite Santos (Coord.). CADERNOS DE SOCIOMUSEOLOGIA (coleção) 

Universidade Lusófona de Humanidades e Tecnologias. Lisboa: ULHT. 

RICOEUR, Paul (1988). Indivíduo e identidade pessoal. In: Veyne, P. & Vernant, J-P. & 

Dumont, L. et al., “Indivíduo e Poder”. Col. Perspectivas do Homem. Lisboa: Edições 

70. 

SQUIRE, Larry & KANDEL, Eric (2002). Memória: da mente às moléculas. Biblioteca 

Científica. Porto: Porto Editora. 

SPERBER, Dan & WILSON, Deirde (2001 [1986/1995]). Relevância: Comunicação e 

Cognição. Fundação Calouste Gulbenkian: Lisboa. 



Pedro Manuel-Cardoso (2014). “O Que é a Museologia?”. IGAC: Lisboa 

28 
 

WATZLAWICK, Paul. & Helmick, J. & Jackson, D., et all. (1972). Une logique de la 

communication. Col. Points. Paris: Seuil. 

WEINBERG, Achile (1998, Fév.). Six démarches en sciences humaines. In Sciences 

Humaines, n.º 80, février 1998, Auxerre, 16-21. 

WEINER, Annette (1992). Inalienable Possessions: The Paradox of Keeping-while-Giving. 

Berkeley: University of California Press. 

WITTGENSTEIN, L. (1987). Tratado Lógico-Filosófico e Investigações Filosóficas. Lisboa: 

Fundação Calouste Gulbenkian. 

WYNN, Thomas & COOLIDGE, Frederick. (2010). Beyond Symbolism and Language: An 

Introduction to Supplement 1, Working Memory. In Current Anthropology, vol. 51, 

Sup. 1, June 2010, “Working Memory: Beyond Language and Symbolism”, pp.S5-16. 

 

 

 


