
 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

138 

POLÍTICAS DA CULTURA E ESPAÇOS DECOLONIAIS. 

elementos para uma teoria sobre o Museu Inclusivo. 
 

Alexandro Silva de Jesus
1 

 

Resumo: O artigo se inscreve entre as tentativas de estabelecer, com alguma consistência, um 

sentido para o museu inclusivo, termo que ao menos desde a Mesa Redonda de Santiago do 

Chile, o campo museal latino-americano se vê às voltas. Seu primeiro esforço consiste em 

demonstrar – a partir da teoria do campo científico de Pierre Bourdieu – como o campo 

museal brasileiro apresenta peculiaridades em sua disposição que impedem que o termo em 

questão seja esclarecido exclusivamente a partir de seu meio. Isso exigiu que enfrentássemos 

o desejo de ciência que o campo museal sustenta, e verificássemos a possiblidade de uma 

alternativa a esse desejo. A partir disto, argumentamos sobre a necessidade de nos 

resolvermos a partir de uma análise sobre a Governamentalidade moderna, e que esse 

deslocamento torna as bases da Política Nacional de Museus, locais privilegiados para a 

concretização teórica. Em seguida, o artigo procura mapear os componentes que, articulados, 

deverão fazer emergir o sentido inclusivo do museu moderno. E para fazê-lo, se detém no 

acordo entre experiência política e dispositivos culturais (as ciências e as artes de um modo 

geral) em sua versão iluminista, a partir de uma filosofia da cultura capaz de lançar novas 

luzes sobre a função disciplinar do museu moderno. Em seu último movimento, o artigo 

oferece uma perspectiva sobre o museu inclusivo a partir das demandas dos espaços 

decoloniais, onde a costura social é capaz de mesclar tanto práticas próprias das regiões 

coloniais como das sociedades capitalistas. Esse seu objetivo final, ancorado particularmente 

no pensamento de Frantz Fanon, sela a relação entre as políticas culturais e as ações 

pacificadoras nesses espaços. 

Palavras Chave: Museu Inclusivo. Campo Científico. Esclarecimento Iluminista.  

Decolonial. 
 

Cultural Policy and Decolonial Spaces: elements for a theory about Inclusive Museum. 

Abstract: The article is a try, among several, to establish, with some consistency, a sense for 

inclusive museum, a term that at least since Santiago do Chile’s round table, the museum field 

has discussed. Its first step consist of demonstrating – since Pierre Bourdieu’s scientific field 

theory – how the Brazilian museum field has peculiarities in its configuration that prevents it 

of being defined exclusively from the field itself. This made us take up the challenge of 

reasoning about certain desire of science present in the museum field and verifying the 

possibility of a new alternative to that desire. First, we have argued about the necessity of 

understanding ourselves through a modern Governmentality analyses and that this 

displacement makes the foundations of Museum National Policy privileged places for 

theoretical materialization. Next, the article tries to set up the components that, articulated, 

must make emerge the modern museum inclusive sense. And, to do so, pays attention to the 

agreement between political experience and cultural devices (the sciences and the arts as a 

whole) in its illuminist version, since a philosophy of the culture able to launch new light on 

the disciplinary function of the modern museum. Finally, the article offers an approach to 

inclusive museum from the demands of decolonial spaces, where a social sewing can blend 

                                                        
1
 Professor Adjunto I do Curso de Museologia da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). Avenida 

Professor Moraes Rego, 1235 - Cidade Universitária, Recife – Brasil. alexandrosij@gmail.com  

http://www.revista-realis.org/
mailto:alexandrosij@gmail.com


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

139 

both the own practices of colonial areas and capitalist societies. This final aim, particularly 

leans toward Frantz Fanon thought, seals the relation between cultural policy and pacifying 

actions in those spaces.  

Keywords: Inclusive Museum. Scientific Field. Illuminist Enlightenment. Decolonial. 

 

 

Introdução 

Numa sociedade complexa como a brasileira, rica em manifestações culturais 

diversificadas, o papel dos museus, no âmbito de políticas públicas de caráter mais amplo, é 

de fundamental importância para a valorização do patrimônio cultural como dispositivo 

estratégico de aprimoramento dos processos democráticos. A noção de patrimônio cultural, do 

ponto de vista museológico, implica a abertura para o trato com o tangível e o intangível, a 

dimensão cultural pressuposta na relação dos diferentes grupos sociais e étnicos com os 

diversos elementos da natureza, bem como no respeito às culturas indígenas e afro-

descendentes. 

Para cumprir esse papel, os museus devem ser processos e estar a serviço da sociedade 

e do seu desenvolvimento. Comprometidos com a gestão democrática e participativa, eles 

devem ser também unidades de investigação e interpretação, de mapeamento, documentação e 

preservação cultural, de comunicação e exposição dos testemunhos do homem e da natureza, 

com os objetivos de propiciar a ampliação do campo das possibilidades de construção 

identitária e a percepção crítica acerca da realidade cultural brasileira. 

Assim, no momento em que se renovam as perspectivas de construção de um novo 

Projeto de Nação mais inclusivo e com maiores estímulos à participação cidadã, torna-se 

premente a implantação de uma Política Nacional de Museus, que além de abrangente e 

integrada à política cultural, seja um estímulo ao desenvolvimento, à criatividade, à produção 

de saberes e fazeres e ao avanço técnico-científico do campo culturais produzidos, bem como 

a democratização dos dispositivos de estímulo e incentivo à dinâmica de produção de bens 

culturais representativos de diferentes grupos sociais e étnicos, de diferentes regiões e 

localidades existentes no país. 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

140 

1 Introdução às Bases da Política Nacional de Museus 

 

Interessa-nos o destino atual, entre nós, do termo museu inclusivo. Pois, por um 

conjunto de procedimentos heterogêneos entre si, que não soma mais de uma década de 

operação e recolhido entre nós como uma Política, parte significativa daquilo que possui 

vigência no campo museal — e que cobre apenas uma pequena parte do que as museo-

lógicas
2
 alcançam — não se permite mais dizer-se sem ele. Referido a este campo, museu 

inclusivo (ou a sua ideia) deve instituir-se como regra de seu jogo ou fonte de suas intensivas 

e ordenadas. E por isso mesmo o campo se vê às voltas com embaraços quando se trata de 

pensá-lo. Bem entendido, esta dificuldade de se deixar capturar pela crítica é parte mesma 

deste seu destino: sua natureza diagramática
3
 lhe exige presença e voz discretas. 

Disto, o acesso que o termo museu inclusivo, hoje, oferece à possibilidade de sua 

transformação em conceito com que se possa efetivamente pensar, coloca a mesma exigência 

que aos desejosos de um reino que ainda não é terreno: será sempre mediante um empenho de 

forças, por esforços que já são também — e desde seus começos—violências, que tais vias se 

deixarão habitar. E nosso primeiro esforço consiste em afirmar a impossibilidade de nos 

resolvermos a contento com a noção de museu inclusivo a partir de um estado de arte sobre o 

mesmo, ao menos com algum estado do qual se possa dizer: museológico. Em razão, 

determinante, de estarmos todos sob o imperativo categórico do que podemos definir como 

política de arquivo (e que o campo faz passar por dever de memória). Em razão, também, do 

próprio estado do estado da arte. Em razão, precedente, do que podemos entender por campo 

museal, no ponto onde ele deva acusar uma operação científica.  

Tudo isso é evidente quando a Museologia se vê submetida a uma exegese a partir da 

teoria do campo científico (BOURDIEU, 2004), quando lhe pedimos contas de sua 

                                                        
2
Lógicas, aliás, que vem experimentando, em função do imperativo de um mais de memória, uma expansão 

indefinida, e que, por isso mesmo, já não lhes é possível delimitar qualquer horizonte para si. Esse é, 

acreditamos, o sentido forte da noção de patrimônio integral. Para que leitor tenha uma compreensão adequada 

sobre a expressão museo-lógica, remeto-lhe ao nosso Grupo de Pesquisa, que tem a expressão por rubrica.  

http://dgp.cnpq.br/buscaoperacional/detalhegrupo.jsp?grupo=0021608UOX4EQZ. 
3
Diagrama. 1. “mecanismo de poder levado a sua forma ideal; seu funcionamento, abstraindo-se de qualquer 

obstáculo, resistência ou desgaste, pode ser bem representado como um puro sistema arquitetural e óptico: é na 

realidade uma figura de tecnologia política que se pode e se deve destacar de qualquer uso específico” 

(FOUCAULT, 1987, p. 170); 2. Definindo-se por meio de funções e matérias informes, ele ignora toda a 

distinção entre conteúdo e uma expressão, entre uma formação discursiva e uma formação não discursiva. É uma 

máquina quase muda e cega embora seja ela que faça ver e falar (DELEUZE, 2005, p. 44). 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

141 

consistência como campo, e que é, dentre outros modos, perceptível pela descrição do que 

existe traçado como seu horizonte e limite; quando lhe interrogamos sobre seu grau de 

autonomia, verificável a partir da avaliação de sua capacidade de desfigurar aquilo que, 

chegado do seu lado de fora, instala-se em seu meio; ou quando descrevemos suas relações de 

poder e força que definem as dinâmicas e as posições dos seus agentes. Que a Museologia 

ainda possa ser pensada como subárea disciplinar (da História, por exemplo), que seus novos 

agentes, formados em outros domínios, não tenham a que converter-se — pois o campo 

museológico é, igualmente, território de historiadores, sociólogos, antropólogos, arquitetos, 

bibliotecários e, também, de museólogos, sem que isso diga alguma coisa sobre qualquer 

intenção interdisciplinar —, e que, até agora, as palavras de ordem no campo, sejam, letra a 

letra, as palavras de uma Política, tudo isso testemunha que a Museologia ainda não foi capaz 

de operar uma rarefação na produção de discursos sobre seu objeto (?), ou, de outro modo, 

que seu campo ainda não foi capaz de efetuar-se de maneira convincente. 

E é também porque se busca esse resultado que seria perigoso, à altura que estamos, 

ignorarmos que desde a emergência de um pensamento genealógico como o de Friedrich 

Nietzsche (1998) e o de Michel Foucault (1979), parte do conjunto das questões que se dirige 

ao desejo de ciência lhe interroga ao menos sobre sua necessidade de desqualificar os saberes 

que não lhe replique, sobre sua exigência de subtração das singularidades dos sujeitos da 

experiência, ou sobre as garantias que a perspectiva de conhecimento concorrente à 

institucionalização lhe oferece no momento mesmo em que dispersa e silencia suas outras 

localidades. Um comentário de Foucault sobre essa mesma espécie de desejo, e que ele via 

animar as pretensões do marxismo de sua época, nos parece poder elucidar o que se passa, 

agora, na Museologia. Tanto, que se poderá tomar, durante a leitura, campo museal e 

marxismo um pelo outro:  

Quando eu vejo vocês se esforçarem para estabelecer que o marxismo é uma ciência, 

não os vejo, na verdade, demonstrando de uma vez por todas que o marxismo tem uma 

estrutura racional e que suas proposições dependem, por conseguinte, de procedimentos 

de verificação. Eu os vejo, sobretudo e acima de tudo, fazendo outra coisa. Eu os vejo 

vinculando ao discurso marxista, e eu os vejo atribuindo aos que fazem esse discurso, 

efeitos de poder que o Ocidente, desde a Idade Média, atribuiu à ciência e reservou aos 

que fazem um discurso científico 
4
.  

 

                                                        
4
FOUCAULT, 1999, p.15 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

142 

De tudo isso não será mais possível duvidar de que não estamos a tratar de uma 

simples questão teórica, de uma simples questão, justamente por se apresentar como teoria. 

Pois como a entendemos, teoria é a produção de acontecimento sobre um conjunto de ações, 

conjunto já recortado ou que ela mesma recorta; e em si mesma é ação acontecendo. 

Utilizemos o próprio campo museal: indicamos agindo em seu meio, um desejo de ciência 

que lhe ilude quanto a seu estatuto e que já o impele a afirmar seu estado atual como 

científico. Fora dessas páginas a Museologia têm sido avaliada— pensemos nas Humanas, nas 

Sociais, e de forma especial no Ministério da Educação (MEC). Que o que se dirá nesses 

julgamentos dependa, numa parte que não nos é possível determinar, da capacidade do campo 

para controlar o quantum de visibilidade e propagação de seus sinais ambivalentes seja uma 

percepção capaz de se impor após a captura, pela teoria, desse desejo que faz gozar, já 

justifica o empenho, posto que se trate aí de uma precipitação do que se segue ao 

funcionamento de estratégias que o próprio campo põe em movimento. 

Com esse estado de coisas, nos é absolutamente necessário dizer que tornar-se ciência 

consiste apenas em uma das possibilidades para a Museologia. Basta lembrarmos que poucas 

décadas atrás, Zbynec Z. Stransky (2008), implicando os quatro cantos no problema, se 

interrogava sobre sua possibilidade como trabalho prático. Uma das metas de nosso programa 

é demonstrar que a abertura para sermos outra coisa que esta interrogação garante ainda nos é 

necessária, que esse problema nunca se ausentou, que ele é mesmo o problema da hora, desde 

que nos mantenhamos decididos que o trabalho prático exige a mobilização paralela de um 

labor crítico. Em todo caso, imersos num campo cuja estrutura científica mal se deixa 

desenhar, somos levados, por ora, a ignorar a distinção dentro/fora do campo museológico. 

Ou podemos admitir sim, certa vigência do campo, mas continuar sustentando sua 

incapacidade atual de fechamento. Isso diz que qualquer que seja sua consistência, ela ainda 

não emerge nem se resolve nele, mas em seu lado de fora. 

O que diremos a partir daqui: qualquer esforço teórico dirigido para o termo museu 

inclusivo e para seu destino, deve levar a sério a constatação de que sua pertença não é 

exclusiva à Museologia— de resto, se passa o mesmo com patrimônio integral e com vários 

outros dos “seus” conceitos. Pertence com mais propriedade, à Governamentalidade
5
. E uma 

vez que até aqui não nos decidimos entre admitir e negar a vigência do campo museal 

                                                        
5
Termo utilizado por Michel Foucault para dar conta dos diferentes diagramas políticos que, a cada vez, 

determinam as lógicas e dispositivos que conduzem as experiências de épocas.  

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

143 

(naquilo, insistimos, que concerne ao cumprimento de protocolos científicos), podemos retirar 

desta última afirmação a consequência de que também por enquanto, não precisaremos nos 

apegar a nenhuma distinção dentro do campo, como faz Bourdieu, entre agentes burocráticos 

e carismáticos, pois ambos pertencem à esfera dogoverno. De outro modo: a consistência da 

Museologia não é reconhecível por sua produção científica, pouco estabelecida, e sim em sua 

vocação política. 

Por isso começamos por reproduzir, na íntegra, a Introdução das Bases para a Política 

Nacional de Museus, ânimo do que hoje já se deixa reconhecer como campo museal 

brasileiro. Já se deixa reconhecer: mal precisada, essa afirmação sempre comportará o risco 

de nos aproximar da Política Nacional de Museus como aquele que, diante de um objeto de 

sua espera, sente-se liberado de qualquer compromisso com a crítica. Por isso, enfatizamos 

que não é desta forma, absolutamente, que faremos aqui. Pois não pensamos a Política 

Nacional dos Museus como desejo, concretizado, do campo museal. Para nós, aquilo mesmo 

que esta política se vê às voltas é, ao contrário, com um desejo de emergência. Por isso 

mesmo, interessa-nos, sobretudo, armar contextos de análise a partir dos quais seja possível 

determinar o quanto tal política permitiu a este campo já se deixar reconhecer.  

Agora, e a partir deste seu caráter produtivo— pois também ela acontece trazendo o 

campo museal e o museu inclusivo a vigência— a Política Nacional de Museus deve também 

se tornar acontecimento para a teoria, ela mesma porvir. Daí o recuo até as suas Bases, para 

este local onde as coisas —o campo e também a própria Política — começam. A configuração 

do jogo museal que se dá entre nós, não será nunca suficientemente manifesta se o que ali se 

passa não for esclarecidamente intuído. Por enquanto o que sabemos: encontra-se nas Bases 

da Política Nacional de Museus, um acordo muito singular, e sua intenção é que tudo o mais 

nas dinâmicas museais, a isso responda e atenda. 

 

2 O acordo  

 

Enquanto o governo e as leis suprem a segurança e ao bem-estar dos homens reunidos, 

as ciências, as letras e as artes, menos despóticas e talvez mais poderosas, estendem 

guirlandas de flores nas correntes de ferro que eles carregam, sufocam-lhe o sentimento 

dessa liberdade original para a qual parecem ter nascido, fazem-nos amar sua escravidão 

e formam o que chamamos de povos policiados
6
. 

 

                                                        
6
 ROUSSEAU, 2005, p. 12. 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

144 

Trata-se, aí, do acordo entre as ciências, artes, letras (que formam, juntas ou separadas, 

uma das partes celebrantes) e o Estado. Deste acordo, é o que esperamos demonstrar, a 

Política Nacional de Museus constitui uma de suas atualidades. Escolhemos Rousseau a dizê-

lo, a partir de seu Discurso sobre as Ciências e as Artes. E se começaremos por seu 

diagnóstico, é porque nos parece necessário fixar que este acordo, antes de animar qualquer 

política particular, constitui os nervos da própria constituição moderna. Deixaremos de lado 

neste discurso, também por falta de espaço: seus sinais ambivalentes sobre o saber e a 

ignorância; sua condenação, já tão rigorosamente criticada por Jacques Derrida (1973), da 

escritura em geral (eterno flagelo das letras); sua percepção sobre a progressão da arte de 

escrever à de pensar; seus sentimentos, cada vez mais estranhos para nós — ao menos em 

seus termos—, sobre nossa pertença a uma liberdade original; ou seja, deixaremos de lado 

quase tudo aquilo que faz do seu Discurso um problema—mas um quase tudo que será 

necessário enfrentar, em algum outro lugar, já que onde se chegará a partir dele poderá 

sempre comprometer nosso próprio discurso. No entanto, não estamos desavisados nem 

caminharemos descobertos. Pois nos limitaremos àquilo que, em Rousseau, pôde ser, depois 

dele, analiticamente asseverado ou continuado. 

Antes de tudo, nos importa o fato de que o Discurso sobre as Ciências e as Artes 

assuma a forma de uma resposta. A pergunta a que aquela resposta se dirigiu (se o 

restabelecimento das ciências e das artes contribuiu para aperfeiçoar os costumes) não fora 

formulada por Rousseau, mas por alguns de sua época, precisamente, por aqueles associados a 

Academia de Dijon. Em 1750 e à maneira de um concurso, ou, melhor, na forma de uma 

disputa de sentido nas primeiras horas do Esclarecimento iluminista. O que se perguntava, 

pois, era sobre o que se passava naquele momento, sobre o que lhes acontecia já no começo 

da nossa atualidade.  

Esta questão que implicava as ciências e as artes com os costumes de sua época, 

afirmava esta sua implicação a partir de um restabelecimento (rétablissement). Rousseau 

concordava com essa percepção, e juntou, num espaço considerável da primeira parte do 

Discurso, exemplos que assumiam o estatuto de documento histórico sobre as consequências 

(que, nele, são sempre invariáveis em seus efeitos degenerativos para uma cultura) que, a cada 

momento, tal restabelecimento pôde efetuar. E para Rousseau, no entanto, algo se passava na 

edição iluminista do acordo, e de uma forma tal que já lhe era possível afirmá-lo como 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

145 

experiência singular de seu tempo. Essa singularidade, ele acreditava, permitiria seu tempo 

sobrepujar  “todos os tempos e povos”
7
.  

Já sabíamos, antes mesmo de firmarmos seu contexto (pois a epígrafe nos diz de 

maneira explícita), sobre a nervura do acordo. Sua efetuação acontece na convergência entre 

as ações do Governo que só é capaz de operar segurança e bem-estar a partir de práticas de 

dominação (estado de polícia), e os círculos, formalmente heterogêneos entre si, das ciências, 

letras e artes, que o Discurso afirmava como menos despóticos que os Estados, mas que ainda 

mantinha alguma dúvida se se tratava da parte capaz de determinar a experiência social de 

modo mais efetivo. Tudo se passa, no Discurso, a partir de uma divisão de trabalho onde para 

a função de opressão (do Estado), seguir-se-ia outra, complementar (mas a partir de uma 

lógica produtiva do complemento e que não nos permitiria tomá-lo por secundário), de 

sublimação. E o resultado disto não era, somente, a condição efetiva de sujeição, mas o apego 

quase sem medida a essa ausência de liberdade (leur font aimer leur esclavage). O Discurso, 

que é uma resposta, assumia, também, a função de denúncia: do Iluminismo não poderá vir 

emancipação. 

Ora, o que Rousseau começa a partir daí a descrever e antecipar é o modo próprio do 

ordenamento das sociedades modernas e que, quase sempre, acreditamos encontrar a justa 

proposição sobre suas engrenagens somente a partir das pesquisas de Michel Foucault — que 

não por acaso fez sua genealogia da sociedade disciplinar recuar até meados do século XVIII, 

ou seja, para época do Discurso. É verdade que não podemos ignorar que, na epígrafe, 

Rousseau afirma uma experiência servil, e que o termo que o Discurso se utiliza (esclavage) 

não deve ser pensado, ali, como metáfora. Mas é preciso que se saiba também que se sua 

função era indicar uma experiência real, não a devemos confundir, neste momento, com a 

experiência colonial; o que o Discurso procurava marcar, bem à maneira de Étienne de La 

Boétie, era mesmo a servidão voluntária dos povos policiados. Disto, quando Rousseau diz 

restabelecimento das ciências, artes e letras, o diz essencialmente para afirmar outra 

recondução, aquela capaz de fazer tornar aos indivíduos o senso comum (sens commun). E já 

aí, aquilo que o Discurso consegue elaborar é o sujeito moderno como resultante de uma 

seriação. 

 

                                                        
7
 ROUSSEAU, op. cit., p. 12. 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

146 

Hoje [...] reina sobre em nossos costumes uma vil e enganosa uniformidade, e 

todos os espíritos parecem ter sidos lançados numa mesma fôrma [...], e nessa 

coerção perpétua, os homens, que formam esse rebanho a que se chama 

sociedade, postos nas mesmas circunstâncias, farão todos as mesmas coisas, se 

motivos maiores não os desviarem
8
.  

 

Nossa experiência, podemos dizê-lo, encontra-se suficientemente desencoberta por 

Rousseau. Temos convivido há quase quatro séculos com este modo de dispor da mesma 

maneira as coisas para não reconhecê-lo, ainda que ele se apresente a nós de relance. Mas é de 

se notar também que no Discurso, a análise sobre a disposição da nossa alma acontece com 

uma autonomia quase completa em relação a uma analítica dos nossos constrangimentos 

corporais. Ação policial (pressuposta no termo povos policiados), deste modo, não estava 

referido, ali, a uma violência que se dirigisse à matéria (tal qual nossa experiência policial 

militar) ou que se deveria contar, necessariamente, do lado das técnicas do Estado (e que 

temna polícia sua ciência). Polícia fala, primeira e essencialmente, da função subliminar dos 

dispositivos culturais, na forma de uma ilusão e de uma asfixia. 

O que ocorreu a partir do acordo (em sua última edição) foi, portanto, uma virada 

subjetiva, da qual nosso senso comum, exitoso, se manifesta apenas como parte dos efeitos. 

Sobre isto Rousseau teria, não fosse nossa limitação, muito mais a nos dizer. É necessário 

registrar, no entanto, o que disto mais lhe parecia ser pedra de tropeço para experiência 

moderna, matéria de seu escândalo: a cisão, extrema em seu sujeito, entre “continências do 

exterior” e “disposições do coração”
9
. Parece-nos bastante apenas indicar que essa mesma 

oposição emergirá — às vezes como uma tensão entre forma e conteúdo—, pouco mais de um 

século depois, na (Segunda) Consideração intempestiva sobre a utilidade e os inconvenientes 

da História para a vida, onde Nietzsche (2005, p. 107) a irá marcar como a primeira das 

cinco desvantagens de uma cultura historicista, e que também iremos reencontrá-la, mais 

perto de nós, na denúncia de Foucault (2006, pp. 233-4) sobre a mutação, na experiência 

moderna, da filosofia como doutrina para uma mera atividade técnica.          

Tudo isso, já era possível pressentir, as Bases da Política Nacional de Museus 

soletram
10

. Elas não somente reeditam o acordo e o torna explícito, como já nos acontecia 

desde o século dezenove, mas o faz, agora, a partir de uma diferença de sujeitos para inclusão 

                                                        
8
ROSSEAU, op. cit., pp. 13-4. 

9
ROUSSEAU, op. cit., p. 14. 

10
 Nosso interesse particular na Política Nacional de Museus consiste, como já pontuamos antes, naquilo em que 

a mesma possa ser tomada como condição de possibilidade para a emergência de um novo dispositivo de 

rarefação dos discursos sobre as museo-lógicas, a saber, a Museologia. 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

147 

ao senso comum. E o faz de modo otimizado, pois ao tomar o museu como objeto, as Bases 

acolhem, num só gesto, as letras, as ciências e as artes, já que traz a vigência, também, o 

campo vago — e, no entanto, já tão determinado—, denominado Museologia. Tais 

dispositivos devem agora, através do campo museal e livres de quaisquer disfarces, aprimorar 

processos democráticos, o que não será outra coisa senão ampliar a parcela dos imersos em 

nosso senso comum mais problemático — resultado logicamente muito mais previsível do que 

a aquisição dos direitos de cidadania. Eis aí, nessa produção do senso comum (e da 

hegemonia), produção que não pode prescindir de um ato de força e de um mascaramento, a 

inclusão que hoje e desde o Setecentos qualifica o museu. Disto, quem diz museu inclusivo 

comete sempre redundância. 

 Em função da natureza e dos componentes do acordo que Rousseau nos esclarece, essa 

qualidade inclusiva do museu não deixa de fora nem mesmo os museus de arte. Talvez essa 

afirmação seja mesmo desnecessária tamanha sua evidência no Discurso([...] e começou-se a 

sentir a principal vantagem do trato com as musas, a de tornar os homens mais sociáveis, ao 

inspirar-lhes o desejo de se deleitarem uns aos outros com obras dignas de sua aprovação 

mútua
11

), que certamente não pensava nos museus comunitários de agora. Mas acontece que, 

fora dele, o corte elitista que tal gênero de museu assume na opinião mais geral, quase sempre 

nos cega sobre essa sua natureza e função— de resto, a distinção entre uma museologia 

simples, oposta àquela dos grandes eventos culturais, não tem, aqui, nenhum sentido. Por 

isso, foi em parte com escamas nos olhos que a Mesa Redonda de Santiago do Chile 

(BRUNO, 2010) considerava, em 1972, não exatamente a supressão do museu tradicional, 

mais sua transformação em dispositivo a serviço do social. Disto, não se deve entender que 

desconsideramos as distâncias que separam um e outro tipo de museu; só não as tomamos por 

essenciais ou contraditórias. Diremos com mais propriedade que essas distâncias são até 

mesmo necessárias para a economia da inclusão, pois, em certo nível, permitem efetuar 

momentos distintos de um mesmo processo. 

O mais importante é não nos ser mais possível desconsiderar o compromisso secular 

do Museu com a violência (de Estado). Já no simples ato de se dizer: museu. E de uma 

maneira tal, que todo esforço do campo museal em repatriar objetos espólios não servirá de 

anteparo a esse seu destino. Longe disto, toda essa violência nos faz considerar que a 

belíssima paráfrase há uma gota de sangue em cada museu é insuficiente para dar conta com 

                                                        
11

ROUSSEAU, op. cit., p. 12. 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

148 

gravidade do que acontece ali. Ela não passa, no final das contas, de um canto glicosado (ou, 

como diz Henri-Pierre Jeudy, cor de rosa) que ainda faz retornar certo grau de ternura ao 

museu, e é incapaz de marcar as amputações na cultura que a lógica e função museal operam. 

Por isso, insistimos: quem diz museu inclusivo diz também polícia, diz dessa sua pertença a 

procedimentos redutores de potência. Disso, é possível colher evidências em toda parte. 

Uma após outra, progressivamente, as potências espirituais que definiam a vida dos 

homens — a arte, a religião, a filosofia, a ideia de natureza, até mesmo a política — 

retiraram-se, uma a uma, docilmente, para o Museu. Museu não designa, nesse caso, um 

lugar ou um espaço físico determinado, mas a dimensão separada para a qual se 

transfere o que há um tempo era percebido como verdadeiro e decisivo, e agora já não 

é
12

. 

 

Exibida, colocada no museu, passada pelas mãos dos arqueólogos, etnólogos, e 

conservadores, [a potência de] ambivalência que se manifestou cada vez que se pensou 

em conservar ou destruir os ‘instrumentos de trabalho’, por ocasião de revoltas e 

insurreições, desapareceu: foi inteiramente esvaziada de sua intensidade vivida, para se 

tornar o resumo objetivo de uma história de bravura
13

. 

 

La expresión museal tiene en alemán un aura hostil. Designa objetos respecto de los 

cuales el espectador no se comporta vitalmente y que están ellos mismos condenados a 

muerte. Se conservan más por consideración histórica que por necesidad actual. Museo 

y mausoleo no están sólo unidos por La asociación fonética. Museos son como 

tradicionales sepulturas de obras de arte, y Dan testimonio de La neutralización de la 

cultura
14

. 

 

Em todo caso, concomitante a essa sua intensa atividade de redução de forças 

(humanas e das coisas), essa sua destinação, a um só tempo repressiva e produtora do espírito 

e do corpo
15

, atravessa cada um dos seus tipos (onde o museu comunitário constitui, a nosso 

ver, lugar tópico) e está no centro de qualquer ação (prática, diagramática) museal. E é 

significativo marcar que, apropriado desta forma, o Museu não se ressentirá de nenhuma das 

máscaras anteriores à esta que lhe acrescemos. É o caso quando avaliamos sua ideação — 

talvez a mais cara para o campo museal —como museu-templo a partir do Discurso: 

constataremos que, longe de lhe contestar, o policiamento museal se nutre mesmo nesta 

representação, pois no Discurso tudo começa com um cair das fichassobre a “sociabilidade” 

                                                        
12

 AGAMBEN, 2007, p. 73. 
13

 JEUDY, 2005, p. 29. 
14

 ADORNO, 1962, p. 187.  
15

Embora o Discurso trate com particular interesse das disposições do espírito – ele se contentará em apontar a 

flacidez do corpo moderno, sabemos também das disposições disciplinares que os museus operam no corpo. 

Ouçamos como exemplo Valéry: Ao primeiro passo que dou na direção das belas coisas, retiram-me abengala, 

um aviso me proíbe de fumar. […]  Meu passo torna-se piedoso. Minha voz muda e sefaz um pouco mais alta 

que na Igreja, mas soa um pouco menos forte que na vida comum (VALERY, 2008, p. 31). 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

149 

que o trato com as Musas permite (et l'oncommença à sentir le principal avant age Du 

commerce des Muses, CE lui de rendre les hommes plus sociable […]).Tudo isso vai muito 

bem com as práticas de Estado brasileiro, posto que, através da Política Nacional de Museus 

ele continua, como qualquer outro seu congênere moderno, a dispor 

de uma violência que não passa pela guerra: ele emprega policiais e carcereiros [isto é, 

museólogos] de preferência a guerreiros, não tem armas e delas não necessita, age por 

captura mágica imediata, 'agarra' e 'liga', impedindo qualquer combate
16

. 

 

Nisto, nos parece importante repetir, as Bases da Política Nacional de Museus segue 

tendência manifesta aqui no Brasil ao menos desde o século dezenove. Pois já em 1834, num 

relatório apresentado à Assembleia Geral Legislativa, o Ministério do Império, no interesse de 

justificar seus recorrentes pedidos de ampliação dos recursos destinadosao Museu Nacional, 

listava, entreas suas utilidades, 

[…] fomentar o sentimento de Nacionalidade, pelo conhecimento do valor real, e 

superioridade de nossas producçõesnaturaes; chamar a hum centro, para que se 

depurem, e fortaleção , as poucas luzes , quepossuimos sobre estas Sciencias, e que 

isoladas , ou ainda abafada por outras influencias , virão a extinguir-se
17

. 

 

Já sabemos que essa tendência não ésomente atual mas generalizável às outras épocas, 

antes mesmo de Rousseau a produzir. Ocorreu em nosso Oitocentos (como forma de inclusão 

da população para o nacional) e ainda nos ocorre hoje (à maneira de uma hiper inclusão 

democrática), porque é tendência em toda parte:   

Não mais restringir unicamente às esferas sancionadas da cultura, as artes poderiam ser 

literalmente espalhadas por toda a estrutura cívica, encontrando seu lugar numa 

variedade de serviços comunitários e atividades de desenvolvimento econômico – 

programas para a juventude e prevenção ao crime até o treinamento profissional e 

relações raciais – bem longe das funções estéticas tradicionais das artes. Esse papel 

adicional também pode ser visto nas várias novas parcerias que as organizações 

artísticas assumiram nos últimos anos, quando distritos educacionais, parques e 

departamentos de recreação, espaços para convenções e visitantes, câmaras do 

comércio, e um grande número de órgãos de bem-estar social, todas servindo para dar 

preeminência aos aspectos utilitários das artes na sociedade contemporânea
18

. 

 

Mas sabemos também que qualquer tendência só se efetua por atualização. Assim, o 

American canvas, um dos relatórios do Fundo Nacional das Artes (NEA) — e também a 

                                                        
16

DELEUZE&GUATTARI, 1997, p.12. 
17

Chicago University, Brazilian Government Document Digitization Project, Ministerial Reporters, 1834. 
18

 YÚDICE, 2004, p. 27. 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

150 

própria Política Nacional de Museus—se dispõe como uma dobra deste acordo constituinte. 

Pois o exige ao invés de denunciá-lo (mesmo assim, nos dois casos o acordo é afirmado); 

singulariza as partes celebrantes (Estado-Nação, Artes) ao mesmo tempo que lhes acrescenta 

em cifra (a Economia); fabrica para as artes uma natureza sem mácula ao afirmar seu 

exercício no acordo como mera função suplementar (papel adicional das artes). Ou seja: lhe 

faz concessões.   

O que importa é constatar que todas essas atualizações acontecem ou se dirigem para 

fora da Europa, localizam-se em espaços de realidade decolonial. Este último termo 

(decolonial) que tem sido utilizado para marcar um giro epistemológico na América Latina 

(CASTRO-GÓMEZ y GROSFOGEL, 2007), utilizamos para indicar qualquer realidade onde, 

em função do modo como se dão as combinações entre as práticas e os discursos que a 

efetua, os conceitos de colonização e descolonização não podem ser descartados de qualquer 

tentativa séria de constituí-la como acontecimento, estando os mesmos muito longe, ainda 

assim, de manifestá-lo consistentemente. Realidade, assim, a um só tempo de persistência e 

ultrapassagem. E para esta realidade a Política Nacional de Museus pertence. Usaremos um 

ou dois momentos em que Frantz Fanon descreve a violência colonial como modo rápido de 

afirmá-la como parte da nossa experiência continental. 

Nos países capitalistas, entre o explorado e o poder interpõe-se uma multidão de 

professores de moral, de conselheiros, de “desorientadores”. Nas regiões coloniais, em 

contrapartida, o policial e o soldado, por sua presença imediata, suas intervenções 

diretas e frequentes, mantêm o contato com o colonizado e o aconselham, com 

coronhadas ou napalm, que fique quieto
19

. 

 

Operando um deslocamento na distinção entre sociedades capitalistas e regiões 

coloniais — algo que o próprio Fanon fora capaz de fazer poucos momentos antes do trecho 

que destacamos—, o que nos resta para determinar a realidade decolonial da Política 

Nacional de Museus é conduzir as práticas polares que a distinção marca a um mesmo espaço 

dinâmico. Pois entre nós, aquilo que determina a distância que decide sobre o uso da violência 

física ou em sua forma simbólica, nos remete a espaços muito próximos, quase geminados.   

A cidade do colono é uma cidade sólida, toda de pedra e ferro. É uma cidade 

iluminada, asfaltada, onde as latas de lixo transbordam sempre de restos 

desconhecidos, nunca vistos, nem mesmo sonhados. Os pés do colono nunca se 

mostram [...] protegidos por sapatos fortes, enquanto as ruas são limpas, lisas, sem 

buracos, sem pedriscos. A cidade do colono é uma cidade empanturrada, preguiçosa, 

                                                        
19

FANON, 2005, p. 54-5. 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

151 

seu ventre está sempre cheio de coisas boas. A cidade do colono é uma cidade de 

brancos, de estrangeiros
20

.  

 

O espaço do colonizado — e que a descrição nos permitirá confundi-lo com o 

comunitário, do mesmo modo que no trecho anterior nossas elites devem emergir em meio 

aos colonos —, em contrapartida, 

[...] é um lugar mal afamado, povoado de homens mal afamados. Ali, nasce-se em 

qualquer lugar, de qualquer maneira. Morre-se em qualquer lugar, de qualquer coisa. É 

um mundo sem intervalos, os homens se apertam uns contra os outros, as cabanas umas 

contra as outras. A cidade do colonizado [...] é uma cidade agachada, uma cidade de 

joelhos, uma cidade prostrada 
21

. 

 

Fanon aí já nos disse, ele aí já nos descreve. Pois quando fazemos da projeção de um 

entre cidades um diagrama à análise das localidades de um mesmo urbano, ela recita muito 

bem o que ocorre no Rio de Janeiro e em Salvador, cidades abarrotadas de museus, cidades 

elas mesmas museus — e que, de resto, abrigam os nossos dois cursos mais antigos de 

Museologia. No caso mesmo da soteropolitana deve ser notado que à diferença inicialmente 

física entre Cidade Alta e Cidade Baixa se segue a diferença entre espaço verticalizado e 

horizontalizado (diferença que determina, graças a Deus, a quase totalidade do seu fluxo 

turístico para cima), e que deverá marcar uma topologia própria para os museus comunitários 

em contraste aos seus congêneres tradicionais. É, pois, para esta realidade que o museu 

inclusivo se dispõe. 

 

Considerações finais 

 

Todas essas coisas (a consistência, ou melhor, a vocação política do campo 

museológico, o acordo, a realidade decolonial) exigiria, não fosse a limitação a que nos 

achamos submetidos aqui, maior desenvolvimento. Esperamos que, ao menos, o que delas 

tenhamos mostrado seja suficiente para transformá-las em elementos que uma teoria sobre o 

museu inclusivo (e apesar da redundância talvez ainda seja necessário, para a teoria, continuar 

qualificando de inclusivo o que já é, em seu cerne, assim) deverá levar em conta. Voltamos a 

                                                        
20

Id, p. 55. 
21

Ibid, pp. 55-6. 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

152 

repetir, então: para que o museu se torne conceito, será preciso contar com o que nos chega do 

lado de fora do campo, ou seja, situar as museo-lógicas a partir de seus contratos com a 

Política, e por isso mesmo fixa-las em uma realidade (decolonial) concreta. Esse cruzamento, 

então, nos permite algumas considerações. 

Acusamos a vocação política da Museologia como problemática. Chegamos a isso 

através da teoria do campo científico. Estamos cientes de que dela nos utilizamos muito 

pouco e de modo bastante sumário. E se com isso passamos a impressão que o estado político 

de uma ciência é indissociável de seu grau (baixo) de consistência, devemos esclarecer que 

isto quase nada tem a ver com o termos estado às pressas com a teoria, e sim porque que ela 

exige, exatamente, essa indissociação. Ela também nos deixa pensar, em sua sequência, que 

político foi, em algum ponto de seu desenvolvimento, o estado de todas as ciências que 

conhecemos. 

É certo que com esse acréscimo seria possível dirigir à nossa análise um contra-

argumento, afirmar que no fundo, então, a Museologia se vê diante de um chamado 

temporário da política, e até mesmo dizer, em decorrência, que tratar-se-ia sequer de uma 

vocação. O que podemos dizer é que lida dessa forma, o diagrama do campo científico 

entraria em curto já que é ele mesmo quem exige que a autonomia de uma ciência seja 

avaliada, não pelo apagamento das marcas do que lhe chega ad hoc, mas por sua capacidade 

de operar sobre estas uma deformação. Ora, a nosso ver, nenhuma crítica sobre quantum de 

político de uma ciência pode decorrer daí. Diretamente: nenhuma ciência está liberada de sua 

vocação política, e o que chamamos de sua maior idade se realiza quando ela desencobre os 

meios de cumprir esse seu destino na forma de um encobrimento. Eis, portanto, que a 

Museologia atende a uma dispensação que é geral. 

Essa vigência a partir do político e que a Museologia evidencia como sua natureza 

primeira, agora nos protege de descartá-la como campo científico, ação a qual, antes, nos 

sentíamos inclinados. Com a adição de que, com a Museologia— num desdobramento do 

argumento que desenvolvemos no parágrafo que se seguiu —, estamos mais uma vez às 

voltas com a emergência de uma ciência de Estado. Seu objeto em dispersão, as museo-

lógicas, reúne e efetiva, a um só tempo, lógicas de redução de forças e aparatos de inclusão. 

Por isso, o problemático da Museologia é que ela dirige bons afetos a seu objeto, e se 

empenha, como amante, para torná-lo melhor em seu destino. E vê tudo isso a partir de um 

dever (de memória).P ressentem-se desde já as implicações para o pensamento. Pois tal dever 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

153 

se apresenta como auto evidente, e de tal forma, que até aqui tem sido liberado de passar por 

objeto efetivamente pensável.É justamente o que faz da teoria alguma coisa ainda por vir. 

Enquanto a teoria tarda (e mesmo assim seu tracejado já nos permite colocar, talvez 

pela primeira vez no campo, um problema que relacione a ciência [museológica] de Estado 

com a teoria [museológica] incapaz, até o momento, de ser delineada) o campo continua a 

viver com um dispositivo que o cega para o fato de que sua existência está dada, desde 

sempre, para pensar objetos de inclusão. É claro que isto a Museologia — e da mesma forma 

a Política — ignora ou esquece. Até aqui, tudo se passa como se essa sua disposição inclusiva 

fosse alguma coisa que se gesta agora, como se nós estivéssemos testemunhando as primeiras 

horas de sua ação integradora. Por isso, uma das primeiras tarefas da teoria será desencobrir 

os diversos modos de integração, desde o XVIII, que o museu tem traduzido. Desnecessário 

insistir que tal mapeamento dessas formas deve abarcar o que hoje nos alcança como políticas 

de reconhecimento.   

O que desta nossa atualidade a Teoria Por Vir (ou Teoria Museo-lógica 

Extemporânea) já pode diagnosticar justifica nosso investimento. Pois numa realidade 

decolonial, a Política Nacional de Museus tomada como um sintoma, parece apontar uma 

passagem, indicar que algo, entre nós, está a se mover. E esse deslocamento ocorre na 

economia estatal da violência (passagem de uma forma de dominação à outra): presenciamos, 

nós mesmos, o programa que, a partir de um espraiamento técnico da cultura (tomamos os 

museus comunitários e os pontos de memória como evidências dessa microfísica), espera 

liberar manchas populacionais da violência crua que se efetiva nas intervenções armadas para 

submetê-las a outra, mais sofisticada, de uma polícia cultural, sem desmanchar, no entanto, a 

própria realidade, posto que não exista nada, em tal passagem, que indique em si mesma, a 

superação (ou ao menos seu começo) dessa nossa experiência.    

Descoberto esse programa de (des)organização das resistências — que não significa 

outra coisa senão estriar e desfibrar, pelo catálogo, as forças que se debatem, às vezes com ou 

sem razão, contra o Estado, ou, de outro modo, transformar potência em memória (perda de 

corpo) —torna-se possível arriscar uma definição para o museu inclusivo: espécie de 

dispositivo mágico de gestão política, que vive de conduzir forças de resistência à quietude 

(servidão voluntária) a partir de um encobrimento replicante da violência. 

 

Documentos consultados 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

154 

 

Ministério da Cultura (Minc), Política Nacional de Museus.   

Chicago University, Brazilian Government Document Digitization Project, Ministerial 

Reporters. 

 

Referências Bibliográficas 

 

ADORNO, W. Thedor. Prismas: la critica de la Cultura y la Sociedade. Barcelona: Ediciones 

Ariel, 1962. 

AGAMBEN, Giorgio. Profanações. São Paulo: Boitempo, 2007. 

BOURDIEU, Pierre. Os usos sociais da ciência - por uma sociologia clínica do campo 

científico. São Paulo: Editora UNESP, 2004. 

BRUNO, M. C. Oliveira (Org.). O ICOM-Brasil e o pensamento museológico brasileiro: 

documentos selecionados. São Paulo: Pinacoteca do Estado; Secretaria do Estado da Cultura: 

Comitê Brasileiro do Conselho Internacional de Museus, 2010. 

DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Brasiliense, 2005. 

DELUZE, G.; GUATTARI, F. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia (vol. 5). São Paulo: 

Ed. 34, 1997. 

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1973. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Juiz de fora: Editora da UFJF, 2005. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1979. 

_________________ Problematização do sujeito: Psicologia, Psiquiatria e Psicanálise. 2
a
. ed. 

Rio de Janeiro:  Forense Universitária, 2006.  

_________________ Em defesa da Sociedade: curso no Collège de France (1975-1976). São 

Paulo: Martins Fontes, 1999. 

_________________ Vigiar e Punir: nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 1987. 

JEUDY, Henri-Pierre. Espelho das cidades. Rio de Janeiro: Casa da palavra, 2005. 

LA BOETIE, Ettiene de. Discurso sobre a servidão voluntária. 2
a
. ed. São Paulo: Editora 

Revista dos Tribunais, 2009.  

NIETZSCHE, Friedrich. Escritos sobre História. São Paulo: Edições Loyola, 2005. 

___________________ Genealogia da Moral: uma polêmica. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1998. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Discurso sobre a origem da desigualdade entre os homens. 3ª. 

Ed. São Paulo Martins, Fontes, 2005. 

STRÁNSKY, Zbinesk. Sobre o tema “Museologia – ciência ou apenas trabalho prático?” In: 

Revista Eletrônica do Programa de Pós-Graduação em Museologia e Patrimônio – PPG-

PMUS Unirio | MAST, Vol. I, N°. I, 2008. 

http://www.revista-realis.org/


 
Vol.3, nº 02, jul-dez 2013 www.revista-realis.org ISSN 2179-7501 

 

155 

YÚDICE, George. A conveniência da cultura: usos da cultura na era global. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2006. 

 

Recebido em: 02/05/2013. Aceito em: 19/06/2013. 

http://www.revista-realis.org/

