
Os jardins zoológicos humanos. 

Nicolas Bancel, Pascal Blanchard, Sandrine Lemaire (agosto 1, 2000) 

 

Os zoológicos humanos, exposições etnológicas ou aldeias negras continuam 

sendo assuntos complexos a serem abordados por países que exaltam a igualdade de 

todos os seres humanos. De fato, esses “zoos”, nos quais indivíduos “exóticos” 

misturados a animais selvagens eram mostrados atrás das grades ou em recintos 

delimitados a um público ávido de distração, constituem a prova mais evidente da 

defasagem que existe entre o discurso e a prática no tempo da construção dos impérios 

coloniais. 

“Canibais australianos, machos e fêmeas. A única colônia desta raça selvagem, 

estranha, desfigurada e a mais brutal nunca antes capturada das regiões selvagens em 

todos os tempos. A ordem mais baixa da humanidade.”1  

“Exibições etnológicas” 

A idéia de promover um espetáculo zoológico pondo em cena populações 

exóticas aparece paralelamente em vários países europeus ao longo da década de 70 do 

século passado. Inicialmente, na Alemanha, onde em 1874 Karl Hagenbeck, vendedor 

de animais selvagens e futuro promotor dos principais zoos europeus, decide 

apresentar, aos visitantes, ávidos de “sensações”, nativos de Samoa e da Lapônia como 

populações “genuinamente naturais”. O sucesso dessas primeiras exibições o conduz, 

a partir de 1876, a enviar um de seus colaboradores ao Sudão egípcio, a fim de trazer 

animais bem como nubianos, para renovar a “atração”. Esses últimos tiveram sucesso 

imediato em toda a Europa, sendo apresentados sucessivamente em diversas capitais 

como Paris, Londres e Berlim. Tal sucesso influenciou, sem dúvida alguma, Geoffroy 

de Saint-Hilaire, diretor do Jardim de Aclimação, que procurava atrações capazes de 

reverter a situação financeira delicada em que se encontrava seu estabelecimento. Ele 

decide então, em 1877, organizar dois “espetáculos etnológicos”, apresentando os 

nubianos e esquimós aos parisienses. O sucesso foi fulminante. A freqüência ao Jardim 

dobrou e alcançou, naquele ano, milhões de ingressos pagantes? Os parisienses 

acorreram para descobrir o que a grande imprensa qualificava de “grupo de animais 

exóticos, acompanhados por indivíduos não menos singulares”. Entre 1877 e 1912 

foram montadas com sucesso no Jardim Zoológico de Aclimação, em Paris, cerca de 

trinta “exibições etnológicas” desse tipo. 

Vários outros lugares iriam rapidamente apresentar os mesmos “espetáculos” 

ou adaptá-los para fins políticos, a exemplo das exposições universais parisienses de 

1878 e de 1889 (com a torre Eiffel, como “atração máxima”), que tinham como 

principais atrações uma “aldeia negra” e 400 figurantes “indígenas”; a de 1900, com 

seus 50 milhões de visitantes, além do famoso diorama2 “vivo” de Madagascar; e 

                                                           
1 Plakate, 1880-1914, Historiches Museum, Frankfurt. 
2  [2] N.T.: Trata-se de uma tela panorâmica, sem bordas que, projetada em sala escura, 

produz a ilusão de movimento, graças ao efeito do jogo de luzes. O primeiro diorama 

foi instalado em Paris em 1922 por Daguerre e Bouton. Cf. Petit Larousse en Couleurs. 

Paris: Librairie Larousse, 1972, p. 281.  



ainda, mais tarde, as exposições coloniais de Marselha, em 1906 e 1922, e também as 

de Paris, em 1907 e 1931. 

Uma reconstituição “autêntica” 

Estabelecimentos passam a se especializar no “lúdico”, como as representações 

programadas no Campo de Marte, na boate Folies-Bergères ou na Cidade Mágica, e na 

reconstituição colonial, como, por exemplo a da derrota dos daomeanos3, liderados por 

seu último rei, Behanzin, para o exército francês, no teatro da Porte Saint-Martin… 

Para atender a uma demanda mais “comercial” e ao apelo do interior do país, as feiras 

e as exposições regionais tornaram-se, bem depressa, os principais lugares de 

promoção dessas exibições. É nesta dinâmica que são estruturadas, muito rapidamente, 

as “turnês” itinerantes — passando de exposição a feira regional —, e se popularizam 

as célebres “aldeias negros” (ou “aldeias senegalesas”), como por ocasião da exposição 

de Lyon em 1894. Não há uma só cidade, uma exposição ou um francês que não tenha 

descoberto, numa tarde ensolarada, uma reconstituição “autêntica” desses ambientes 

selvagens, povoados de homens e de animais exóticos, entre uma exposição agrícola, 

a missa dominical e o passeio no lago. 

O discurso das “raças inferiores” 

São milhões de franceses que vão, de 1877 ao início dos anos 30, ao encontro 

do Outro. Um “outro” levado à cena na gaiola. Quer seja um povo “estranho”, vindo 

dos quatro cantos do mundo, ou indígenas do império, trata-se, para a maioria dos 

metropolitanos, do primeiro contato com a alteridade. É grande o impacto social desses 

espetáculos para a construção da imagem do Outro. Principalmente porque eles são 

combinados com uma propaganda colonial onipresente (pela imagem e pelo texto) que 

impregna profundamente o imaginário dos franceses. No entanto, esses zoos humanos 

ficaram ausentes da memória coletiva. 

O aparecimento, depois o impulso e o entusiasmo pelos zoos humanos, resulta 

da articulação de três fenômenos concomitantes: inicialmente, a construção de um 

imaginário social sobre o Outro (colonizado ou não); em seguida, a teorização 

científica da “hierarquia das raças”, na esteira dos avanços da antropologia física; e, 

enfim, a edificação de um império colonial, então em plena construção. Bem antes da 

grande expansão colonial da Terceira República dos anos 1870-1910, que termina com 

o traçado definitivo das fronteiras do império ultramarino, manifesta-se, na metrópole, 

uma paixão pelo exotismo, ao mesmo tempo que se constrói — na fronteira de várias 

ciências — um discurso sobre as “raças” ditas inferiores. Logicamente, a construção 

da identidade de toda civilização dá-se sempre sobre as representações do outro, 

permitindo — como num espelho — elaborar uma auto-representação e se situar no 

mundo. 

                                                           
3  N.T.: Os daomeanos eram, até 1975, os habitantes de Daomé, hoje República Popular 

do Benin. Béhanzin foi seu último rei, tendo governado entre 1889 e 1893, quando foi 

aprisionado e derrotado pelos franceses. 

 



A mecânica colonial da inferiorização 

No que diz respeito ao Ocidente, as primeiras manifestações são encontradas na 

Antiguidade (a categorização do “bárbaro”, do “meteco” 4 e do cidadão), retomadas 

pela Europa do tempo das Cruzadas e, depois, por ocasião da primeira fase de 

explorações e conquistas coloniais nos séculos XVI e XVII. Mas até o século XIX 

essas representações da alteridade não passaram de incidências, não necessariamente 

negativas, não parecendo ter penetrado profundamente no corpo social.  

Com os impérios coloniais consolidados, o poder das representações do outro 

impõe-se num contexto político muito diferente e num movimento de expansão 

histórica de amplitude inédita. A questão fundamental continua sendo a colonização 

porque ela impõe a necessidade de dominar o outro, de domesticá-lo e, portanto, de 

representá-lo. 

As imagens ambivalentes do “selvagem”, marcadas por uma alteridade negativa 

mas também pelas reminiscências do mito do “bom selvagem” de Rousseau, são 

substituídas por uma visão claramente estigmatizante das populações “exóticas”.  A 

mecânica colonial de inferiorização do indígena pela imagem é então acionada e, nessa 

conquista dos imaginários europeus, os zoos humanos constituem, sem dúvida alguma, 

a engrenagem mais viciada da construção dos preconceitos sobre as populações 

colonizadas. A prova está lá, para todos verem: trata-se de selvagens, vivendo e 

pensando como selvagens. A ironia da história é que esses bandos de indígenas que 

atravessavam a Europa (e mesmo o Atlântico), ficavam muitas vezes de 10 a 15 anos 

fora de seus países de origem e aceitavam a encenação? desde que remunerados. Não 

é outro o cenário da selvageria instalada no zoo pelos organizadores dessas exibições: 

ao final do século: o selvagem reivindica um salário!5  

A estigmatização da selvageria 

Paralelamente, um racismo popular instala-se na grande imprensa e na opinião pública, 

como pano de fundo da conquista colonial. Todos os grande meios de comunicação, 

dos jornais ilustrados mais populares — como Le Petit Parisien ou Le Petit Journal — 

às publicações de caráter “científico” — La Nature ou La Science amusante —, 

passando por revistas de viagens e de exploração — como Le Tour du Monde e o 

Journal des Voyages —, apresentam as populações exóticas — e muito particularmente 

as submetidas à conquista colonial — como vestígios dos primeiros estágios da 

humanidade. 

                                                           
4 Palavra que designava em Atenas o estrangeiro residindo na cidade. Hoje, de sentido 

pejorativo, é utilizada para designar o estrangeiro vivendo em um país. (NT)  
5 Nem todos os grupos “importados” dispunham de um mesmo e único status. Os 

“fueguinos”, por exemplo, habitantes da Terra do Fogo, situada no extremo Sul do 

continente sul-americano, parecem ter sido “transportados” como espécimens de 

zoológico propriamente ditos; enquanto, os “gaúchos”, espécie de artistas contratados, 

tinham plena consciência da máscara que vestiam em cena para os visitantes. 

 



O vocabulário de estigmatização da selvageria — bestialidade, gosto de sangue, 

fetichismo obscurantista, estupidez atávica — é reforçado por uma produção 

iconográfica de uma violência inaudita, propagando a idéia de uma subhumanidade 

estagnante, humanidade dos confins coloniais, na fronteira da humanidade e da 

animalidade.6  

“Raças superiores” e “raças inferiores” 

Simultaneamente, a inferiorização dos “exóticos” é consolidada pela tripla 

articulação do positivismo, do evolucionismo e do racismo. Os membros da Sociedade 

de Antropologia — criada em 1859, mesma data que o Jardim da Aclimação de Paris 

— estiveram por várias vezes nessas exibições de grande público, com o objetivo de 

realizar suas pesquisas voltadas para a antropologia física. Esta ciência, obcecada pelas 

diferenças entre os povos e o estabelecimento de hierarquias, dava à noção de “raça” 

um caráter predominante nos esquemas de explicação da diversidade humana. Através 

dos zoos humanos, assiste-se ao desenvolvimento da construção de uma classificação 

das “raças” humanas e da elaboração de uma escala unilínea, que permite hierarquizá-

las de cima a baixo na escala evolucionista. 

O conde de Gobineau, por exemplo, com sua obra Essai sur l’inégalité des races 

humaines (1853-1855), estabeleceu a desigualdade original das raças, criando a 

“beleza das formas, da força física e da inteligência”, e consagrando assim as noções 

de “raças superiores” e “raças inferiores”. Como muitos outros, postula a superioridade 

original da “raça branca”, que detém, segundo ele, o monopólio desses três elementos 

e serve de norma, permitindo classificar o negro num estado de inferioridade 

irremediável, no degrau mais baixo da escala da humanidade, e as outras “raças” como 

intermediárias. 

Os pensadores da desigualdade 

Essa classificação encontra-se nas programações parisienses dos zoos humanos, 

condicionando grandemente a ideologia subjacente desses espetáculos. Quando, por 

exemplo, os cossacos foram convidados ao Jardim Zoológico da Aclimação, a 

embaixada da Rússia insistiu para que eles não fossem confundidos com os “negros” 

vindos da África. Do mesmo modo, quando Buffalo Bill chegou com sua trupe 

encontrou seu lugar no Jardim, contando com a presença de “índios” em seu 

espetáculo! Finalmente, os liliputianos foram, sem nenhum problema, apresentados ao 

público, segundo a mesma terminologia da diferença, da monstruosidade e da 

bestialidade aplicada às populações exóticas! 

O darwinismo social, vulgarizado e reinterpretado na virada do século por 

Gustave Le Bon e Vacher de Lapouge, encontra sua tradução visual de distinção entre 

“raças primitivas” e “raças civilizadas” nessas exibições de caráter etnológico. Esses 

pensadores da desigualdade descobrem, por meio dos zoos humanos, um laboratório 

fabuloso de espécimens até então inimagináveis na metrópole. 

                                                           
6 Ler, de Nicolas Bancel, Pascal Blanchard e Laurent Gervereau, Images et Colonies, 

ed. Achac-BDIC, Paris, 1993. 



Tanto a antropologia física como a emergente antropometria — na época, uma 

gramática dos “caracteres somáticos” dos grupos sociais, sistematizados desde 1867 

pela Sociedade de Antropologia com a criação de um laboratório de craniometria, e 

depois a frenologia — legitimam a continuidade dessas exibições. Incitam os cientistas 

a manterem ativamente as programações por três razões pragmáticas: a disponibilidade 

de um “material” humano excepcional (variedade, número e renovação dos 

espécimens?); o interesse do grande público por suas pesquisas, e portanto a 

possibilidade de promover seus trabalhos na grande imprensa; e finalmente, a 

demonstração mais comprobatória da procedência dos enunciados racistas pela 

presença física dos “selvagens”. 

Liliputianos, corcundas e macrocéfalos 

Ora, nesta percepção linear da evolução sociocultural e proximidade ao mundo 

animal, as civilizações não européias são, evidentemente, consideradas como 

atrasadas, mas passíveis de serem civilizadas, portanto, colonizáveis. Fecha-se o 

círculo. A coerência dos espetáculos torna-se uma evidência científica, ao mesmo 

tempo que uma perfeita demonstração das teorias nascentes sobre a hierarquia das 

raças e uma perfeita ilustração in situ da missão civilizadora ultramarina. Cientistas, 

membros do lobby colonial e organizadores de espetáculos, todos tiram proveito.  

A aplicação dos fundamentos antropológicos “darwinianos” da ciência política, 

celebrizada e popularizada por essas exibições, vai muito rapidamente influenciar as 

ciências irmãs e o projeto “eugenista” de Georges Vacher de Lapouge, que consistia 

na melhoria das qualidades hereditárias, desta ou daquela população, por meio de uma 

seleção sistemática e voluntária. Muito significativamente, as exibições de “monstros” 

(anões ou liliputianos no Jardim Zoológico da Aclimação, em 1909; corcundas ou 

gigantes nos inúmeros parques de diversão itinerantes; macrocéfalos ou “negros” 

albinos em Paris, em 1902) conhecem, na virada do século, um grande sucesso, 

acompanhando e interpenetrando o sucesso estrondoso dos zoos humanos. É lógico 

que, dialeticamente, eugenia, darwinismo social e hierarquia racial têm 

correspondência entre si. E compartilham uma mesma angústia diante da alteridade, 

angústia que encontra seu exutório 7 na racionalização desigual das “raças”, numa 

estigmatização comum do “corrompido” e do “indígena”. 

“Ritos canibalescos” e “barbárie” 

Os “zoos humanos” encontram-se assim na confluência do racismo popular e 

da objetivação científica da hierarquia racial, ambos frutos da expansão colonial. 

Índice notável desta confluência, as “exibições etnológicas” do Jardim Zoológico da 

Aclimação são legitimadas, como vimos, pela Sociedade de Antropologia e pela quase 

totalidade da comunidade científica francesa. Ainda que entre 1890 e 1900 a Sociedade 

de Antropologia se torne claramente mais circunspecta quanto ao caráter “científico” 

desses espetáculos, ela não pode deixar de apreciar o afluxo de populações que lhe 

permitem aprofundar suas pesquisas sobre a diversidade das “espécies”. A ruptura se 

dará, finalmente, devido à crescente importância que passam a ter essas diversões 

                                                           
7 Ferida artificial cujo fim é provocar uma supuração permanente. Cf. Aurélio Buarque 

de Holanda Ferreira. Novo Dicionário da Língua Portuguesa. Rio de Janeiro: Editora 

Nova Fronteira, 1ªed. (NT). 



apreciadas pelo público e, sobretudo, pelo fato de eles se tornarem cada vez mais 

populares e burlescos. 

É preciso dizer que esses espetáculos — assim como as exibições no Campo de 

Marte e nas Folies-Bergères — são estruturados a partir de uma representação cada vez 

mais elaborada da “selvageria”: trajes rídiculos no estilo barroco, danças frenéticas, 

simulação de “combates sanguinários” ou “ritos canibalescos”, insistência em 

programas publicitários sobre a “crueldade”, a “barbárie” e os “costumes desumanos” 

(sacrifícios humanos, golpes com armas cortantes?). 

Uma barreira intransponível 

Tudo converge para que, entre 1890 e a primeira guerra mundial, uma imagem 

particularmente sanguinária do selvagem se imponha. Os “espetáculos” — construídos 

sem nenhuma preocupação de verdade etnológica, cumpre dizer — remetem, 

desenvolvem, atualizam e legitimam os estereótipos racistas mais doentios que formam 

o imaginário sobre o “outro” no momento da conquista colonial. Na realidade, é 

fundamental destacar que o “fornecimento dos indígenas” segue de perto as conquistas 

da república ultramarina, recebe o aval (e o apoio) da administração colonial, 

contribuindo para sustentar explicitamente a empreitada colonial da França.  

Os tuaregues, por exemplo, foram exibidos em Paris nos meses que se seguiram 

à conquista francesa de Tumbuctu, em 1894; também os malgaxes, que apareceram um 

ano após a ocupação de Madagascar; e finalmente o sucesso das célebres amazonas do 

reino de Abomey, que se seguiu à comentada derrota de Behanzin para o exército 

francês no Daomé. A vontade de degradar, humilhar, animalizar o outro — mas 

também de glorificar a França ultramarina através de um ultranacionalismo que 

conheceu o auge após a derrota de 1870 — é então plenamente assumida e destacada 

pela grande imprensa, ao mostrar aos colonizadores “indígenas” exaltados, cruéis, 

cegos pelo fetichismo e sedentos de sangue. Assim, as diferentes populações exóticas 

tendem todas a ser mostradas em seu cotidiano pouco atraente: há um fenômeno de 

uniformização na caricatura do conjunto das “raças” apresentadas, que as torna 

praticamente indiferenciadas. Entre “eles” e “nós”, há, a partir deste momento, uma 

barreira intransponível. 

A animalização do outro 

Os “selvagens” trazidos ao Ocidente são sem dúvida atraentes, mas no entanto 

despertam um sentimento de medo. Suas ações e movimentos devem ser rigorosamente 

controlados. São apresentados como absolutamente diferentes e sua incursão européia 

os obriga a se comportarem como tal, pois lhes é proibido manifestar qualquer sinal de 

assimilação, de ocidentalização, durante o tempo em que são exibidos. Deste modo, é 

impossível que eles se misturem aos visitantes, na maior parte das manifestações. 

Caracterizando-se segundo os estereótipos em vigor, seus trajes são concebidos para 

parecerem o mais originais possíveis. Os exibidos devem, além disso, permanecer no 

interior de uma parte especificamente delimitada do espaço da exposição (sob pena de 

aplicação de multa sobre seus já parcos salários), o que marca a fronteira intangível 

entre seu mundo e o dos cidadãos que os visitam e os inspecionam. Uma fronteira 

delimita escrupulosamente a selvageria e a civilização, a natureza e a cultura.  



O que mais chama a atenção nesta brutal animalização do outro é a reação do 

público. Ao longo dos anos de exibições quotidianas, poucos jornalistas, políticos ou 

cientistas comoveram-se com as condições sanitárias e de abrigo — muitas vezes 

catastróficas — dos “indígenas”; sem falar nos inúmeros casos de morte (como os 

ocorridos em 1892, com os índios Kaliña, de Galibi, em Paris 8) pouco habituados ao 

clima francês. 

Imagem invertida da ferocidade colonial? 

Contudo, alguns relatos ressaltam o horror desses espetáculos. Com relação a 

isso, a atitude do público não é o assunto menos chocante: inúmeros visitantes jogam 

alimento ou quinquilharias aos grupos expostos, comentando suas fisionomias, 

comparando-os aos primatas (retomando com isso uma das cantilenas da antropologia 

física, ansiosa em revelar os “caracteres simiescos” dos indígenas), ou rindo 

abertamente à visão de uma africana doente e tremendo em sua cabana. Essas 

descrições — algumas cheias de lacunas — demonstram razoavelmente o sucesso da 

“racialização latente dos espíritos” contemporânea. Em tal contexto, o império podia 

crescer com a consciência tranqüila, instituindo a desigualdade jurídica, política e 

econômica entre europeus e “indígenas”, com base no racismo endêmico, uma vez que 

na metrópole se encontrava a prova de que fora dela só havia selvagens recém-saídos 

das trevas. 

Evidentemente, os zoos humanos nada revelam sobre as “populações exóticas”. 

Por outro lado, constituem um instrumento extraordinário de análise das mentalidades 

do final do século XIX até os anos trinta. Na verdade, zoos, exposições e jardins tinham 

o objetivo básico de mostrar o raro, o curioso, o estranho, todas as expressões do não 

habitual e do diferente, por oposição a uma construção racional do mundo, elaborada 

segundo padrões europeus. 9 

Não seriam essas dissimulações raivosas, afinal, a imagem invertida da 

ferocidade — esta, bem real — da própria conquista colonial? Não haveria a vontade 

— deliberada ou inconsciente — de legitimar a brutalidade dos conquistadores por 

meio da animalização dos conquistados? Nesta animalização, a transgressão dos 

valores e das normas do que representa para a Europa a civilização constitui um 

elemento chave. 

A ambivalência do fascínio 

No domínio do sagrado, a norma sexual é evidentemente a primeira. A 

poligamia toca, assim, num dos fundamentos sócio-religiosos da família cristã. O fato 

que os zoos humanos acolham famílias inteiras — com as diferentes esposas do chefe 

de família — é significativo. Na melhor das hipóteses, o espectador vem contemplar 

uma coisa bizarra e incompreensível, e na pior, a manifestação de uma lascívia animal, 

                                                           
8 Ler, de Gérard Collomb, “La photographie et son double. Les Kaliña et ’le droit de 

regard’ de l’Occident”, in L’Autre et Nous, Éditions Syros-Achac, 1995. 
9 Ler, de Anne McClintock, Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality in the 

Colonial Contest, ed. Routledge, Londres, 1994.  



trazendo, na interrogação expressa no olhar, o desejo insaciado de um fantasma que, 

mesmo no Ocidente, constitui o inverso do proibido. 

O tema da sexualidade é particularmente desenvolvido. Para os “negros”, cresce 

o mito de uma sexualidade bestial, plural. Nesse mito, que abrange considerações 

físicas (uma grande vitalidade e órgãos genitais considerados superdesenvolvidos, 

tanto no homem quanto na mulher), cristaliza-se a ambivalência do fascínio por seres 

que se encontram no limiar entre a animalidade e a humanidade. A própria vitalidade 

sexual remete a uma vitalidade corporal de conjunto — visível, por exemplo, em 

inúmeras gravuras dos grandes jornais ilustrados da época, que evocam o combate 

vigoroso de “tribos” quase nuas diante das tropas coloniais —, provocando um fascínio 

pelo corpo do “selvagem”. Esse fascínio é o produto da preocupação, vivida no final 

do século XIX, com a “degeneração biológica” do Ocidente. 10 

No capítulo da transgressão do sagrado, a recorrência ao tema da antropologia 

é reveladora. No momento em que (final do século XIX) quase nada se sabe a respeito 

de uma prática social fortemente ritualizada e, de qualquer maneira, extremamente 

limitada à África subsaariana, as imagens de “selvagens antropófagos” invadem os 

meios de comunicação e são um dos argumentos que mais contribuem para vender os 

zoos humanos (até a Exposição Colonial Internacional de 1931 e a presença periférica 

dos kanak). 11 O canibalismo rompe, na verdade, um tabu importante; a aproximação 

com o mundo animal torna-se evidente. Com relação a isso, as encenações realizadas 

nas exposições ou nas salas de espetáculos revelam a força do tema. 

A era da “missão civilizadora” 

A partir da exposição universal de 1889 e até o final do período entre as duas 

guerras vão se multiplicar as exposições, em particular as coloniais. Em sua quase 

totalidade, são propostos à curiosidade dos visitantes: uma aldeia “negra”, 

“indochinesa”, “árabe” ou “kanak”. Simultaneamente, essas aldeias “negros” ou 

senegalesas — sinal de uma evolução semântica muito interessante no período que se 

seguiu à grande guerra — tornam-se atrações autônomas, itinerantes e perfeitamente 

instrumentalizadas no interior do país, mas também por toda a Europa e nos Estados 

Unidos. 

As apresentações se sucedem, ano após ano, com quatro ou cinco trupes 

distintas que percorrem as grandes exposições regionais como Amiens, Angers, 

Nantes, Reims, Le Mans, Nice, Clermont-Ferrand, Lyon, Lille, Nogent, Orléans? e as 

grandes cidades (e jardins zoológicos) européias como Hamburgo, Antuérpia, 

Barcelona, Londres, Berlim ou Milão, onde chegam a afluir de 200.000 a 300.000 

visitantes por exibição. 

As encenações passam, então, a ser muito mais “etnográficas” e as “aldeias” 

parecem enfeites fabricados em papelão, dignos das produções hollywoodianas da 

                                                           
10 Ler, de Christian Pociellot e Daniel Denis (org.), A l’école de l’aventure, ed. PUS, 

Voiron, 2000. 
11 Ler, de Didier Dæninckx, Cannibale, ed. Gallimard (coleção Folio). e Éditions 

Verdier, reedição, 1998. 
 



época sobre a África misteriosa 12. São admirados os produtos típicos e o “artesanato” 

comercializado (provavelmente uma das primeiríssimas exposições de “arte negra” 

destinada ao grande público!); formas originais de organização social são 

progressivamente reconhecidas e geralmente mostradas como traços de um passado 

que a colonização deve necessariamente abolir. As reconstituições fantasiosas de 

“danças indígenas” e os episódios históricos famosos são espaçados e acabam sumindo. 

Uma outra conjuntura se revela: o “selvagem” volta a ser doce, cooperativo, à 

semelhança, para dizer a verdade, de um império que quer, às vésperas da primeira 

guerra mundial, passar a imagem de definitivamente pacificado. Nessa época, os 

limites territoriais do império são, de fato, traçados. À conquista sucede-se a “missão 

civilizadora”, discurso que será ardentemente defendido pelas exposições coloniais. O 

administrador sucede ao militar. No momento em que o tema propriamente racial tende 

a desaparecer, sob a influência “benéfica” da França das Luzes, da República 

colonizadora, os “indígenas” voltam a ocupar a base da escala das civilizações. As 

aldeias negras substituem os zoos humanos. Certamente, o indígena continua sendo um 

ser inferior, porém “domesticado”, em quem se descobre o potencial de evolução que 

justifica o gesto imperial. 

Esta nova percepção do outro-indígena encontrará sua maior intensidade por 

ocasião da Exposição Colonial Internacional de Vincennes, em 1931, que, com uma 

área de centenas de hectares, constitui a mutação mais bem conduzida do zoo humano 

sob o manto da missão civilizadora, de boa consciência colonial e de apostolado 

republicano. 

 

 

 

                                                           
12 Nome de uma trupe itinerante apresentada no Jardim Zoológico da Aclimação.  


